
AGAMA DAN KEMAJUAN TEKNOLOGI DIGITAL: DIGITAL RELIGION 
DAN MEDIA SOSIAL 

Religion and Technological Progress: Digital Religion and Social Media 
Rina Najiha 

Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, Indonesia 
rinajiha@gmail.com 

10.35719/mozaic.v4i02.2299 
Abstract  

The development of digital technology has globally transformed religious 
practices, including in Indonesia, by creating a hybrid space between online and 
offline activities known as digital religion. This study aims to analyze how the 
transformation of religious practices through social media affects the 
understanding, practice, and religious identity, particularly among young 
Indonesian Muslims. Using a literature review method and qualitative content 
analysis, this research examines various theoretical and empirical references 
related to digital religion, employing a conceptual framework that integrates the 
theories of networked religion (Campbell) and mediatization (Hjarvard). The 
findings show that social media has become a key platform in transforming 
religious practices, giving rise to new forms of religious authority such as 
"celebrity preachers" (ustadz selebgram), while also fostering hybrid religious 
identities that blend tradition with personal interpretation. Religious organizations 
like NU and Muhammadiyah have successfully adapted by utilizing digital 
platforms, while pesantrens (Islamic boarding schools) have begun integrating 
digital literacy into their curricula. However, the study also identifies challenges 
such as the superficiality of religious understanding due to viral content and the 
potential for radicalization through social media algorithms. Theoretically, these 
findings enrich the understanding of digital religion by emphasizing the dimension 
of locality, while practically, they suggest the need for the development of digital 
religious literacy and adaptive communication strategies for religious institutions. 
The study concludes that digital religion in Indonesia creates a new space for 
negotiation between tradition and modernity, requiring a thoughtful approach to 
ensure that technological transformation deepens rather than diminishes 
spirituality. 
Keywords: digital religion, social media, religious identity, young Muslims. 

Abstrak  
Perkembangan teknologi digital telah mentransformasi praktik keagamaan 
secara global, termasuk di Indonesia, dengan menciptakan ruang hibrida antara 
aktivitas daring dan luring yang dikenal sebagai agama digital (digital religion). 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana transformasi praktik 
keagamaan melalui media sosial memengaruhi pemahaman, praktik, dan 
identitas keagamaan, khususnya di kalangan genersi muda Muslim Indonesia. 
Dengan menggunakan metode tinjauan literatur dan analisis konten kualitatif, 
penelitian ini mengkaji berbagai referensi teoritis dan empiris terkait agama 
digital, dengan kerangka konseptual yang mengintegrasikan teori networked 
religion (Campbell) dan mediatization (Hjarvard). Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa media sosial telah menjadi platform utama dalam transformasi praktik 
keagamaan, memunculkan otoritas keagamaan baru seperti "ustadz selebgram", 
sekaligus menciptakan identitas keagamaan hibrid yang memadukan tradisi 
dengan interpretasi personal. Organisasi keagamaan seperti NU dan 
Muhammadiyah berhasil beradaptasi dengan memanfaatkan platform digital, 
sementara pesantren mulai mengintegrasikan literasi digital dalam kurikulum 
mereka.  

1 



 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 
 

Namun, penelitian ini juga mengidentifikasi tantangan seperti dangkalnya 
pemahaman agama akibat konten viral dan potensi radikalisasi melalui algoritma 
media sosial. Secara teoretis, temuan ini memperkaya pemahaman tentang 
agama digital dengan menekankan dimensi lokalitas, sementara secara praktis 
menyarankan perlunya pengembangan literasi digital keagamaan dan strategi 
komunikasi yang adaptif bagi lembaga keagamaan. Penelitian ini menyimpulkan 
bahwa agama digital di Indonesia menciptakan ruang negosiasi baru antara 
tradisi dan modernitas, yang membutuhkan pendekatan bijak untuk memastikan 
transformasi teknologi dapat memperdalam, bukan mengerdilkan, spiritualitas. 
Kata kunci: agama digital, media sosial, identitas agama, Muslim muda 

 
Received : 27 Mei 2025; Revised: 13 November 2025 Accepted: 1 December 2025 

© nama penulis 
Penulis korespondensi : ……………………. 

  
 

This is an open access article under the CC–BY  license 

 
Pendahuluan  

Dalam beberapa dekade terakhir, perubahan signifikan terjadi dalam teknologi, 
terutama teknologi digital. Tentu hal ini juga pada berpengaruh aspek komunikasi dengan 
bagaimana orang-orang menjalakan agamanya. Transformasi digital ini tidak hanya 
menggeser pola komunikasi tradisional, tetapi juga menciptakan ruang baru bagi ekspresi 
dan praktik keagamaan yang sebelumnya hanya berlangsung secara luring (offline). Salah 
satunya munculnya platform digital seperti https://www.nu.or.id/, https://muhammadiyah.or.id/, 
serta akun-akun di media yang bernapaskan agama Islam bermunculan di media sosial 
seperti Youtube, Tiktok, Instagram atau Facebook. Media-media online seperti ini yang 
memfasilitasi terbentuknya ruang hibrida antara aktivitas keagamaan daring dan luring. 
Fenomena ini dikenal sebagai digital religion, yaitu integrasi antara ruang teknologi dan 
budaya dengan praktik keagamaan yang berlangsung secara simultan di dunia maya dan 
nyata. Digital religion juga memperkuat identitas keagamaan individu serta memperluas 
jangkauan komunitas keagamaan, sekaligus menantang otoritas tradisional melalui 
kemunculan figur-figur agama populer di ranah digital. Dengan demikian, pemahaman 
terhadap agama dan kemajuan teknologi menjadi semakin penting untuk menganalisis 
dinamika sosial, budaya, dan spiritual di era globalisasi digital saat ini.  

Era digital telah mengubah praktik keagamaan dan interaksi sosial secara signifikan 
melalui meluasnya penggunaan internet dan media sosial1. Meskipun teknologi digital 
meningkatkan akses terhadap informasi keagamaan dan konektivitas antar individu, 
teknologi digital juga menimbulkan tantangan seperti penyebaran2. Media sosial telah 
menjadi alat yang ampuh untuk menyebarkan pesan-pesan keagamaan dan membentuk 
opini publik, tetapi juga dapat menyebabkan berkurangnya interaksi tatap muka3. Dunia 
digital telah menciptakan hiperrealitas kehidupan beragama, di mana praktik-praktik 
keagamaan dikomodifikasi dan dikonsumsi sebagai pengenal sosial4. Pergeseran ini telah 
menyebabkan perubahan dalam perilaku keagamaan tradisional, seperti layanan ibadah 

4 Theguh Saumantri, Taufik Hidayatulloh, and Dhea Dayuranggi Meghatruh, “Konsumerisme Beragama Di 
Era Digital: Analisis Paradigma Postmodernisme Jean Baudrillard Terhadap Fenomena Beragama Umat Islam Di 
Indonesia,” Islamadina : Jurnal Pemikiran Islam 24, no. 2 (2023), doi:10.30595/islamadina.v24i2.14961. 

3 Ibid. 

2 Juniarti Iryani and Nurwahid Syam, “Peran Media Sosial Dalam Menyebarkan Pesan Agama Dan 
Perubahan Sosial,” PUSAKA 11, no. 2 (2023), doi:10.31969/pusaka.v11i2.1242. 

1 Putri Andriyana, dan Bob Adrian. "Agama, Media, dan Masyarakat di Era Digital." Borneo: Journal of 
Islamic Studies 4, no. 2 (2024): 85-95. 

2 



 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 
 

daring dan metode pendidikan agama digital5. Perkembangan ini menyoroti perlunya 
penggunaan teknologi digital yang bertanggung jawab dalam konteks keagamaan.  

Artikel-artikel tersebut membahas dampak teknologi digital dan media sosial pada 
praktik dan komunikasi keagamaan. Namun, artikel-artikel tersebut tidak secara eksplisit 
mengeksplorasi konsep "agama digital" sebagai fenomena yang berbeda. Ada kesenjangan 
penelitian dalam mengkaji bagaimana platform digital tidak hanya menjadi alat untuk 
komunikasi keagamaan, tetapi juga berpotensi mengubah pengalaman dan praktik 
keagamaan di ranah digital. Adapun tujuan dari penelitian ini adalah menjelaskan bagaimana 
transformasi praktik keagamaan melalui media sosial memengaruhi pemahaman, praktik, 
dan identitas keagamaan, khususnya di kalangan generasi muda dan komunitas Muslim di 
Indonesia.  

Dalam hal ini konsep agama digital meliputi agama terjaring (networked religion) 
adalah konsep yang diperkenalkan oleh Heidi Campbell untuk menggambarkan bagaimana 
praktik dan kepercayaan agama beradaptasi dengan lingkungan digital.6 Ini menunjukkan 
bagaimana agama berfungsi dalam masyarakat yang terhubung, di mana pengalaman 
keagamaan online dan offline saling berpadu. Aspek utama agama terjaring: pertama, 
komunitas terjaring (networked community) merupakan kelompok agama membentuk 
komunitas digital yang melampaui batas geografis. Kedua, identitas yang dikisahkan (storied 
identities) merupakan individu membentuk dan mengekspresikan identitas keagamaan 
mereka melalui interaksi online. Ketiga, otoritas yang bergeser (shifting authority) yakni 
kepemimpinan agama tradisional mendapat tantangan karena platform digital memungkinkan 
berbagai suara untuk memengaruhi diskusi keagamaan. Keempat, praktik konvergen 
(convergent practice) adalah ritual keagamaan online dan offline menyatu, menciptakan 
bentuk baru ibadah dan keterlibatan. Kelima, realitas multisitus (multisite reality) merupakan 
pengalaman keagamaan terjadi di berbagai ruang digital dan fisik, membuat keimanan lebih 
cair dan saling terhubung.7 
. 
Metode Penelitian  

Penelitian ini menggunakan metode tinjauan literatur dan analisis konten yang 
bersifat kualitatif-deskriptif untuk memahami interaksi antara pengguna teknologi dengan 
ekspresi keagamaan di dunia digital. Kajian ini didasarkan pada beberapa konsep kunci, 
seperti agama digital (interaksi keagamaan di ruang maya) 8, mediatisasi (peran media dalam 
mengubah praktik agama)9, dan hipermediatisasi (intensifikasi penggunaan media sosial 
untuk memperkuat identitas religius) 10. Secara teoretis, analisis ini berlandaskan pada 
pemikiran Heidi A. Campbell tentang integrasi praktik keagamaan online dan offline serta 
konsep mediatisasi dari Stig Hjarvard, yang didukung oleh studi-studi empiris mengenai 
transformasi praktik keagamaan Muslim di Indonesia di era media sosial. 

 
Hasil Penelitian dan Pembahasan 
Transformasi Praktik Keagamaan 

10 Hanung Sito Rohmawati, dan Nashrul Hakiem. "Mediatization and Hypermediation in Digital Religion and 

the Transformation of Indonesian Muslim Religious Practices through Social Media Usage." Jurnal Sosiologi 

Agama 18, no. 2: 133-150. 

9 Stig Hjarvard, “The Mediatization of Religion: A Theory of the Media as Agents of Religious Change,” 
Northern Lights: Film & Media Studies Yearbook 6, no. 1 (2008), doi:10.1386/nl.6.1.9_1. 

8 Ibid. 

7 Ibid. 

6 Heidi A. Campbell, Digital Religion: Understanding Religious Practice in New Media Worlds, Digital 
Religion: Understanding Religious Practice in New Media Worlds, 2012, doi:10.4324/9780203084861. 

5 Rizki Surya Tawaqal and Ridma Meltareza, “Teknologi Perubahan Terhadap Kehidupan Beragama,” 
JURNAL LENSA MUTIARA KOMUNIKASI 6, no. 1 (2022), doi:10.51544/jlmk.v6i1.3141. 

3 



 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 
 

Media sosial dan teknologi digital telah mengubah cara umat menjalankan praktik 
keagamaan. Internet menyediakan akses yang lebih mudah dan cepat terhadap ajaran, 
ritual, dan komunitas keagamaan. Hal ini memungkinkan umat, terutama generasi muda 
seperti Generasi Z, untuk mengakses konten keagamaan secara luas dan melakukan 
interaksi aktif seperti memberikan like, komentar, dan berbagi konten keagamaan di media 
sosial11. 

Generasi Z di Indonesia semakin banyak mengakses konten keagamaan melalui 
platform media sosial seperti YouTube, Instagram, dan TikTok12. Para penceramah Islam 
yang bertindak sebagai influencer media sosial telah secara efektif menjangkau demografi 
ini, yang mengarah pada peningkatan keterlibatan audiens dan praktik keagamaan13. 
Namun, tidak semua narasi keagamaan di media sosial mempromosikan toleransi, sehingga 
memerlukan pelatihan literasi digital bagi kaum muda untuk membedakan konten 
keagamaan yang moderat14. Beberapa akun Instagram telah berhasil menumbuhkan 
moderasi beragama di kalangan Generasi Z melalui pesan-pesan strategis yang 
menekankan persepsi humanis dan positif15. Era digital telah secara signifikan memengaruhi 
perilaku beragama, dengan lebih dari 54% siswa belajar tentang agama dari internet16. 
Sementara platform digital menawarkan akses mudah ke informasi keagamaan, mereka juga 
menghadirkan tantangan dalam mengelola pendidikan agama dan memoderasi pandangan 
ekstremis di ruang daring 17. 

Penelitian ini menunjukkan bahwa media sosial tidak sekadar menjadi saluran 
komunikasi baru, tetapi telah merevolusi cara umat beragama belajar, menghayati, dan 
mempraktikkan ajaran agama. Temuan ini sejalan dengan pandangan Campbell bahwa 
agama digital bukan hanya tentang penggunaan teknologi oleh agama, melainkan integrasi 
yang membentuk identitas religius baru dalam konteks digital18. Platform seperti YouTube, 
TikTok, dan Instagram menjadi ruang baru bagi pembentukan komunitas iman, bahkan 
menciptakan figur-figur baru otoritas keagamaan seperti "ustadz selebgram" dan "pendeta 
TikTok". Fenomena ini konsisten dengan temuan Cheong bahwa media sosial telah 
mendefinisikan ulang otoritas keagamaan dari model hirarkis-tradisional menjadi lebih 
horisontal dan partisipatif19. Influencer agama—yang seringkali bukan dari latar belakang 
formal keagamaan—dapat memobilisasi jutaan pengikut melalui pendekatan personal dan 
emosional, menciptakan ikatan sosial-religius yang sebelumnya tidak mungkin terbentuk 
secara offline. 

Sama seperti temuan Gary Bunt dalam Hashtag Islam, penelitian ini juga 
menunjukkan bahwa konten keagamaan di media sosial seringkali bersifat selektif, 
berorientasi pada pencitraan, dan tidak selalu didasarkan pada pemahaman teologis yang 

19 Pauline Hope Cheong, “Tweet the Message? Religious Authority and Social Media Innovation,” Journal of 
Religion, Media and Digital Culture 3, no. 3 (2014), doi:10.1163/21659214-90000059. 

18 Campbell, Digital Religion: Understanding Religious Practice in New Media Worlds. 

17 Ibid. 

16 Muhammad Faisal, “Manajemen Pendidikan Moderasi Beragama Di Era Digital,” Journal of International 
Conference On Religion, Humanity and Development, 2020. 

15 Rama Kertamukti, “Instagram Religious Moderation Dialogue Space for Generation Z,” Nyimak: Journal 
of Communication 6, no. 2 (2022), doi:10.31000/nyimak.v6i2.6670. 

14 Didin Wahyudin, “Relasi Agama, Media Dan Narasi Moderasi Beragama Pada Generasi Z Di 
Tulungagung,” Dinamika Penelitian: Media Komunikasi Penelitian Sosial Keagamaan 23, no. 01 (2023), 
doi:10.21274/dinamika.2023.23.01.131-148. 

13 Ibid. 

12 Ibid. 

11 Alwazir Abdusshomad, "Peran Ustadz Influencer Dalam Penyebaran Dakwah Islam Kepada Generasi Z 

Melalui Media Sosial." Muqaddimah: Jurnal Studi Islam 15, no. 5 (2024): 63-75. 

4 



 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 
 

utuh20. Hal ini berimplikasi pada munculnya bentuk-bentuk keberagamaan instan dan 
dangkal, yang kadang-kadang rawan dipolitisasi atau ditarik ke arah ekstremisme digital. 
Namun, berbeda dengan studi-studi sebelumnya yang lebih berfokus pada konteks Barat 
atau Timur Tengah, temuan dalam konteks Indonesia menunjukkan tren positif: sejumlah 
akun media sosial berhasil membentuk narasi keagamaan moderat, humanistik, dan inklusif. 
Misalnya, akun-akun seperti @nusantaraislam, @islamidotco, atau @beragama.id 
menampilkan pendekatan naratif yang damai dan merangkul keberagaman21. 

Implikasi secara teoretis, penelitian ini memperkaya kerangka kerja Digital Religion 
dengan memasukkan dimensi lokalisasi religiusitas digital. Ini berarti bahwa ekspresi agama 
digital tidak bersifat seragam secara global, tetapi sangat dipengaruhi oleh nilai-nilai budaya 
dan dinamika sosial lokal. Dalam konteks Indonesia, di mana agama sangat terintegrasi 
dalam kehidupan publik, digital religion tampil sebagai ruang baru negosiasi antara tradisi, 
otoritas, dan modernitas. Secara praktis, temuan ini menuntut pengembangan literasi digital 
keagamaan (religious digital literacy) di kalangan generasi muda. Hal ini penting agar 
mereka dapat, menilai keabsahan konten keagamaan, menghindari jebakan algoritma yang 
memperkuat pandangan sempit atau ekstrem, memperkuat narasi damai dan inklusif melalui 
kontribusi konten positif. Institusi pendidikan Islam, gereja, dan organisasi keagamaan 
lainnya perlu mengadopsi pendekatan "digital dakwah" dan "pastoral digital" yang responsif 
terhadap dinamika media sosial dan gaya komunikasi generasi Z. 

Digitalisasi agama merupakan keniscayaan dalam lanskap keagamaan kontemporer. 
Penelitian ini menunjukkan bahwa media sosial dapat menjadi kekuatan transformatif—baik 
sebagai peluang untuk memperluas akses dan ekspresi keagamaan, maupun sebagai 
tantangan terhadap otoritas, otentisitas, dan moderasi. Oleh karena itu, masa depan 
religiositas digital sangat bergantung pada bagaimana aktor-aktor keagamaan membingkai 
dan mendampingi praktik keagamaan di ruang virtual ini secara bijak dan reflektif. 
 
 
Peran Media Sosial dalam Dakwah dan Pendidikan Agama 

Media sosial menjadi sarana efektif dalam menyebarkan nilai-nilai keagamaan, 
memperkuat solidaritas komunitas religius, dan meningkatkan literasi keagamaan22. Platform 
seperti Facebook, Instagram, YouTube, dan WhatsApp memungkinkan pemuka agama untuk 
berdakwah secara lebih interaktif dan menjangkau audiens yang lebih luas, termasuk mereka 
yang berada di daerah terpencil atau memiliki keterbatasan fisik23.  

Media sosial telah muncul sebagai alat yang ampuh untuk pendidikan dan dakwah 
Islam di era digital. Media sosial menawarkan peluang untuk interaksi, motivasi, dan 
penyebaran pengetahuan yang cepat24. Platform seperti Facebook, Twitter, dan Instagram 
dapat secara efektif menyebarkan ajaran Islam ke khalayak yang lebih luas25. Namun, para 
pendidik harus menyadari dampak positif dan negatif media sosial terhadap siswa, termasuk 

25 Puji Yati, Melliza Putri, Septa Yulia Putri, Jovita Junia, Ria Susanti, and Amanda Clara Natalia. "Dakwah 
Islam Melalui Media Sosial Sebagaisarana Pendidikan." In Proceeding Conference on Da'wah and 
Communication Studies, vol. 2, pp. 50-56. 2023 

24 Rina Trisnawati, Noormawanti Noormawanti, and Sarbini Sarbini, “Peran Guru Pendidikan Agama Islam 
Dalam Mengatasi Pengaruh Media Sosial (STUDI KASUS SMP NEGERI 1 BUMI RATU NUBAN),” PROFETIK: Jurnal 
Mahasiswa Pendidikan Agama Islam 1, no. 2 (2021), doi:10.24127/profetik.v1i2.1490. 

23 Anastya Zalfa, “Dampak Konten Dakwah Media Sosial Terhadap Perkembangan Religiusitas Mahasiswa 
PAI UNJ,” AL-IDZAAH: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi 4, no. 01 (2022), doi:10.24127/al-idzaah.v4i01.1709. 

22 Rizal, Derry Ahmad, Rif'atul Maula, and Nia Idamatussilmi. "Transformasi Media Sosial Dalam Digitalisasi 
Agama: Media Dakwah dan Wisata Religi." Mukaddimah: Jurnal Studi Islam 9, no. 2: 206-230. 

21 Surbakti, Muhammad Fairuz Akbar. "Strategi Dakwah Ustadz Abdul Somad Melalui Yotube Dan 
Instagram (Studi Kasus Pada Generasi Milenial)." PhD diss., State Islamic University of North Sumatera, 2023. 

20 Henrik Reintoft Christensen, “Hashtag Islam: How Cyber-Islamic Environments Are Transforming 
Religious Authority, by Gary Bunt.,” Comparative Islamic Studies 14, no. 1–2 (2021), doi:10.1558/cis.20054. 

5 



 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 
 

potensi gangguan dari studi dan paparan konten yang tidak pantas26. Para pendakwah Islam 
didorong untuk memanfaatkan media sosial secara strategis, mematuhi pedoman etika, dan 
menghindari pendekatan konfrontatif atau diskriminatif27. Saluran YouTube seperti 
Pesan_Trend menunjukkan bagaimana media sosial dapat dimanfaatkan sebagai platform 
pembelajaran daring yang inovatif untuk pendidikan Islam, menyediakan metode alternatif 
bagi guru untuk melibatkan siswa 28 . Secara keseluruhan, media sosial menghadirkan 
tantangan sekaligus peluang untuk memperluas cakrawala pendidikan dan dakwah Islam di 
era modern. 

Penelitian ini menunjukkan bahwa media sosial telah berkembang menjadi instrumen 
strategis dalam menyebarluaskan nilai-nilai keagamaan serta memperkuat ikatan komunitas 
religius secara lebih luas dan interaktif. Platform seperti YouTube, Instagram, Facebook, dan 
WhatsApp telah memungkinkan pemuka agama, guru, dan lembaga dakwah untuk 
menjangkau khalayak luas, termasuk mereka yang sebelumnya terpinggirkan karena 
keterbatasan geografis atau fisik29. Temuan ini menegaskan argumen Campbell bahwa 
teknologi digital memberi ruang partisipatif baru bagi umat untuk tidak hanya menerima 
ajaran agama, tetapi juga ikut berkontribusi dan berkomunikasi dalam komunitas iman30. 
Dalam konteks Indonesia, ini terlihat pada fenomena maraknya konten dakwah di media 
sosial yang dikemas dalam bentuk ceramah pendek, reels motivatif, Q&A keagamaan, 
hingga kelas daring berbasis pesantren seperti yang dilakukan oleh kanal Pesan_Trend31. 

Temuan ini sejalan dengan studi Cheong yang menyoroti media sosial sebagai kanal 
yang memperluas otoritas keagamaan non-formal. Namun, studi ini memberikan nuansa 
baru dengan memperlihatkan bahwa di Indonesia, media sosial tidak hanya menjadi alat 
ekspresi, tapi juga menjadi bagian integral dari sistem pendidikan keagamaan32. Hal ini 
berbeda dengan konteks Barat, di mana digital religion cenderung dipahami sebagai ruang 
sekuler untuk mengekspresikan identitas agama secara individual. 

Studi lain seperti yang dilakukan oleh Anderson dan Eickelman juga menyatakan 
bahwa "new media" memungkinkan proses islamisasi berjalan dari bawah ke atas 
(bottom-up Islamization) yang lebih berbasis komunitas ketimbang institusi33. Dalam konteks 
ini, akun-akun dakwah lokal di Indonesia sering menggabungkan konten religius dengan 
elemen budaya populer, menjadikan pesan agama lebih mudah diterima oleh generasi muda 
dan masyarakat urban. 

Secara teoretis, temuan ini memperluas pemahaman tentang konsep "religious 
mediatization"—yakni bagaimana media bukan hanya menyampaikan pesan agama, tapi 
juga mengonstruksi ulang bentuk dan cara penyampaian agama di ruang publik digital. 
Dakwah yang dulu bersifat mimbar-sentris kini telah menjadi audiens-sentris dan 
algoritma-sensitif, yang artinya isi dan bentuk dakwah sangat ditentukan oleh tren, like, dan 
algoritma media sosial. Hal ini menuntut pendekatan teoritis baru dalam studi agama yang 
menggabungkan sosiologi digital, teori komunikasi interaktif, dan literasi media religius. 
Perubahan ini juga menantang model pendidikan agama tradisional untuk lebih adaptif 
terhadap teknologi agar tidak tertinggal oleh dinamika zaman. 

33 Brian Larkin, “New Media in the Muslim World: The Emerging Public Sphere.,” American Ethnologist 29, 
no. 1 (2002), doi:10.1525/ae.2002.29.1.191. 

32 Cheong, “Tweet the Message? Religious Authority and Social Media Innovation,” 10. 

31 Muhamad Parhan et al., “Keefektifan Penyampaian Pesan Islam Melalui Trend (Pesantrend) Di Era 
Digital,” MAWA IZH JURNAL DAKWAH DAN PENGEMBANGAN SOSIAL KEMANUSIAAN 14, no. 1 (2023), 
doi:10.32923/maw.v14i1.2769. 

30 Campbell, Digital Religion: Understanding Religious Practice in New Media Worlds, 5. 

29 Alwazir Abdusshomad, "Peran Ustadz Influencer Dalam Penyebaran Dakwah Islam Kepada Generasi Z 
Melalui Media Sosial," 67.  

28 Sulaiman Mubarok et al., “SOSIAL MEDIA SEBAGAI MEDIA PENDIDIKAN ISLAM,” Telangke:Jurnal Telangke 
Ilmu Komunikasi 4, no. 2 (2022), doi:10.55542/jiksohum.v4i2.373. 

27 Muh. Taufik Hidayat, “‘Berdakwah Di Media Sosial,’” Jurnal Osf, 2020. 

26 Ibid. 

6 



 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 
 

Secara praktis, temuan ini memiliki beberapa implikasi penting seperti: pertama, 
pendidikan agama digital. Lembaga pendidikan Islam dan Kristen perlu merancang kurikulum 
yang inklusif terhadap teknologi digital—bukan hanya dalam hal penggunaan platform, tetapi 
juga dalam pengembangan etika digital, verifikasi sumber ajaran, serta kritik terhadap konten 
keagamaan yang bersifat provokatif. Kedua, Penguatan Kapasitas Da’i dan Guru sehingga 
para pendakwah dan guru agama perlu diberi pelatihan tentang media literacy, strategi 
komunikasi digital, dan etika dakwah daring, agar mampu memanfaatkan media sosial tanpa 
melanggar nilai-nilai agama ataupun menimbulkan perpecahan. Ketiga, Pengembangan 
komunitas digital moderat dalam hal ini pemerintah dan organisasi keagamaan dapat 
mendorong dan mendanai konten dakwah yang moderat, kreatif, dan dialogis di media sosial 
sebagai benteng terhadap radikalisme dan intoleransi digital. 

Media sosial dalam konteks dakwah dan pendidikan agama bukan sekadar alat 
bantu, melainkan telah menjadi lingkungan baru yang membentuk cara umat beragama 
belajar, berinteraksi, dan memaknai iman. Penelitian ini menegaskan bahwa pengaruh media 
sosial terhadap keberagamaan tidak bersifat netral—ia bisa menjadi medium pencerahan 
maupun polarisasi, tergantung pada siapa yang menggunakannya dan bagaimana ia 
digunakan. Oleh karena itu, dakwah dan pendidikan agama digital perlu terus dikawal secara 
bijak, kritis, dan strategis. 

 
Pengaruh Positif dan Negatif terhadap Religiusitas 

Media sosial dapat memperkuat religiusitas dengan menyediakan akses konten 
keagamaan dan membentuk komunitas religius online. Namun, terdapat pula tantangan 
seperti penyebaran informasi yang tidak akurat (hoaks), potensi radikalisme, dan distraksi 
dari ibadah. Oleh karena itu, literasi digital agama dan pendampingan dalam penggunaan 
media sosial sangat diperlukan untuk memaksimalkan dampak positifnya34. Pentingnya 
literasi digital dan moderasi beragama di era digital. Derry Ahmad Rizal dan Nurul Khorina 
Seci Vella (2024) menunjukkan bagaimana media sosial dapat digunakan secara strategis 
untuk mempromosikan moderasi beragama, toleransi, dan dialog antaragama, khususnya di 
kalangan milenial35. S. Muthmainnah (2020) menekankan peran religiositas siber dalam 
membimbing perilaku etis di media sosial, dengan menyatakan bahwa keyakinan agama 
dapat bertindak sebagai kompas moral dalam interaksi digital36. Nini Adelia Tanamal (2022) 
mengeksplorasi hubungan antara religiusitas dan perilaku etis di kalangan mahasiswa 
milenial di era digital, dan menemukan korelasi yang kuat antara religiusitas dan penerapan 
prinsip moral dan etika. Studi-studi ini secara kolektif menggarisbawahi potensi platform 
digital untuk mendorong narasi keagamaan yang positif dan perilaku etis, sekaligus 
mengakui tantangan dalam menjaga integritas spiritual dan moral dalam dunia yang semakin 
digital37. 

Media sosial juga memiliki pengaruh ambivalen terhadap religiusitas umat, di satu sisi 
memperkuat ekspresi keagamaan, namun di sisi lain dapat menjadi ruang berkembangnya 
disinformasi, radikalisme, dan penurunan kedalaman spiritual. Temuan ini memperkuat tesis 
bahwa relasi antara agama dan teknologi tidak netral, tetapi ditentukan oleh bagaimana umat 
beragama menggunakan teknologi tersebut dalam kesehariannya38. Platform digital telah 
menjadi ruang penting dalam membangun identitas religius terutama di kalangan milenial 
dan Generasi Z. Mereka tidak hanya mengonsumsi konten keagamaan, tetapi juga 
memproduksi dan membagikannya, menciptakan bentuk baru religiusitas yang bersifat 

38 Campbell, Digital Religion: Understanding Religious Practice in New Media Worlds, 7-10. 

37 Nini Adelia Tanamal, “Religiusitas Mahasiswa Milenial Dalam Penerapan Ahlak Dan Etika Di Era Digital,” 
JAGADDHITA: Jurnal Kebhinnekaan Dan Wawasan Kebangsaan 1, no. 2 (2022), doi:10.30998/.v1i2.1018. 

36 S Muthmainnah, “Peran Cyber Religius Dalam Bermedia Sosial,” Infokam, 2020. 

35Derry Ahmad Rizal, dan Nurul Khorina Seci Vella. "Moderasi Beragama Dan Literasi Digital." Visio Dei: 
Jurnal Teologi Kristen 6, no. 2 (2024): 104-116. 

34 Zalfa, “Dampak Konten Dakwah Media Sosial Terhadap Perkembangan Religiusitas Mahasiswa PAI UNJ.” 

7 



 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 
 

terbuka, partisipatif, dan lintas batas39. Namun, seperti yang ditunjukkan oleh Derry Ahmad 
Rizal dan Nurul Khorina Seci Vella (2024), tanpa literasi digital dan moderasi, platform yang 
sama dapat menjadi saluran intoleransi atau penyebaran narasi keagamaan yang eksklusif40. 

Temuan ini konsisten dengan pemikiran Campbell dan Cheong, yang menekankan 
bahwa media digital tidak hanya mentransmisikan agama, tetapi juga mengonstruksi ulang 
pengalaman keagamaan secara sosial dan simbolik41. Sementara itu, Muthmainnah (2020) 
menambahkan bahwa religiusitas siber dapat berfungsi sebagai filter moral dalam interaksi 
daring, menekankan pentingnya internalisasi nilai agama untuk menghindari perilaku 
destruktif di media sosial42. Berbeda dengan studi yang lebih fokus pada representasi agama 
di media, penelitian ini menekankan dampak perilaku dan menunjukkan bahwa semakin kuat 
religiusitas seseorang, semakin besar kemungkinan mereka menunjukkan perilaku etis di 
media sosial. Temuan ini diperkuat oleh penelitian Nini Adelia Tanamal (2022) yang 
membuktikan adanya korelasi kuat antara religiusitas dan kepatuhan pada prinsip-prinsip 
moral digital, khususnya di kalangan mahasiswa43. 

Secara teoretis, temuan ini berkontribusi pada pemahaman mengenai religiusitas 
digital (digital religiosity)—yaitu cara keyakinan dan praktik agama diekspresikan, 
dipengaruhi, dan dibentuk dalam konteks digital. Religiusitas tidak lagi sekadar berada di 
ruang ritual dan institusi, tetapi juga menjadi bagian dari performativitas identitas online, di 
mana simbol-simbol keagamaan, kutipan kitab suci, dan ekspresi iman menjadi konten 
sehari-hari yang dikurasi dan disebarkan melalui algoritma. Temuan ini juga relevan dengan 
teori moralitas media, yang menyoroti bagaimana nilai dan keyakinan memengaruhi 
partisipasi etis seseorang dalam dunia digital. Keberagamaan bukan hanya menjadi sumber 
narasi, tetapi juga sumber daya etis untuk membentuk interaksi sosial yang bertanggung 
jawab di ruang maya. 

Secara praktis, ada beberapa implikasi penting dari temuan ini sebagai berikut: 
Pertama, pendidikan literasi digital berbasis nilai agama. Institusi keagamaan dan pendidikan 
perlu merancang program literasi digital yang tidak hanya mengajarkan penggunaan 
teknologi, tetapi juga menekankan etika bermedia sosial berdasarkan ajaran agama. Kedua, 
moderasi beragama dalam ruang digital. Pemerintah dan organisasi keagamaan harus aktif 
mempromosikan narasi keberagamaan yang inklusif dan toleran melalui platform digital, 
untuk menyeimbangkan narasi yang ekstrem atau menyimpang. Ketiga, penguatan identitas 
dan etika digital bagi generasi muda. Komunitas dan pendidik perlu memfasilitasi ruang 
diskusi daring yang sehat, interaktif, dan reflektif agar generasi muda dapat 
mengintegrasikan nilai religius dengan praktik digital sehari-hari secara bijak. 

Media sosial memiliki daya transformatif yang besar terhadap religiusitas umat. Di 
satu sisi, ia memperluas akses pada ajaran dan komunitas keagamaan, namun di sisi lain 
menghadirkan ancaman berupa radikalisasi dan degradasi nilai spiritual. Oleh karena itu, 
penguatan religiusitas digital yang etis dan moderat merupakan kebutuhan mendesak untuk 
menjamin bahwa perkembangan teknologi tidak menjauhkan manusia dari nilai-nilai 
spiritualitas dan kemanusiaan. 
 
Hibriditas Identitas Keagamaan 

Media online berperan besar dalam membentuk identitas keagamaan yang hibrida di 
kalangan milenial dan Generasi Z. Identitas keagamaan mereka menjadi campuran antara 
ajaran tradisional dan pengaruh konten keagamaan yang beragam di dunia maya, yang 

43 Tanamal, “Religiusitas Mahasiswa Milenial Dalam Penerapan Ahlak Dan Etika Di Era Digital,” 70. 

42 Muthmainnah, “Peran Cyber Religius Dalam Bermedia Sosial,” 150. 

41 Christensen, “Hashtag Islam: How Cyber-Islamic Environments Are Transforming Religious Authority, by 
Gary Bunt,” 89. 

40 Derry Ahmad Rizal, dan Nurul Khorina Seci Vella. "Moderasi Beragama Dan Literasi Digital," 104. 

39 Cheong, “Tweet the Message? Religious Authority and Social Media Innovation” 78. 

8 



 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 
 

sering Kali juga dipengaruhi oleh interpretasi pribadi44. Penelitian menunjukkan adanya 
hibridisasi identitas di kalangan Muslim milenial, yang terbuka terhadap berbagai sumber 
informasi sekaligus mencari landasan keagamaan yang kuat45. Identitas hibrid ini terwujud 
dalam cara berpakaian, hubungan sosial, dan ekspresi keagamaan, yang sering kali 
dipengaruhi oleh kelompok agama konservatif melalui media sosial46. Paparan media daring 
terbukti memoderasi konservatisme agama di kalangan khalayak Muslim, dengan lingkungan 
keluarga yang lebih kondusif untuk moderasi daripada lingkungan sosial atau politik47. 
Beberapa organisasi pemuda Islam mengelola identitas hibrid ini dengan memadukan ajaran 
Islam dengan budaya populer dalam upaya penjangkauan mereka48. Studi-studi ini menyoroti 
interaksi kompleks antara media digital, identitas keagamaan, dan budaya kaum muda dalam 
membentuk religiusitas Muslim kontemporer di Asia Tenggara. 

Media online telah menjadi ruang penting dalam membentuk identitas keagamaan 
yang hibrida di kalangan milenial dan Generasi Z. Fenomena ini menciptakan identitas 
keagamaan yang tidak lagi murni berdasarkan tradisi, melainkan campuran antara ajaran 
agama konvensional dan pengaruh konten digital yang beragam, termasuk interpretasi 
pribadi yang cair49. Temuan ini sejalan dengan penelitian sebelumnya yang menunjukkan 
bahwa Muslim milenial cenderung mengonsumsi berbagai sumber informasi keagamaan 
sekaligus tetap berusaha mempertahankan landasan normatif agama.50 Namun, penelitian 
ini juga memperlihatkan bahwa hibriditas identitas tidak selalu bersifat liberal—ia dapat 
dipengaruhi oleh kelompok konservatif melalui media sosial, yang turut membentuk ekspresi 
keagamaan dalam gaya hidup, relasi sosial, dan praktik keberagamaan.51 

Beberapa studi sebelumnya, seperti yang dilakukan oleh Bunt (2018), 
mengidentifikasi bahwa media digital memperluas akses terhadap narasi keagamaan yang 
plural, mendorong interpretasi yang lebih personal.52 Namun, penelitian ini menemukan 
bahwa meskipun generasi muda Muslim terpapar pada beragam perspektif, lingkungan 
keluarga tetap menjadi faktor kunci dalam moderasi konservatisme agama dibandingkan 
lingkungan politik atau sosial yang lebih polarisasi.53 Temuan ini berbeda dengan argumen 

53 Robert W. Hefner, Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia, Civil Islam: Muslims and 
Democratization in Indonesia, 2011, doi:10.2307/3557788, 45. 

52 Christensen, “Hashtag Islam: How Cyber-Islamic Environments Are Transforming Religious Authority, by 
Gary Bunt,” 98. 

51 Martin Van Bruinessen, Contemporary Developments in Indonesian Islam: Explaining the “Conservative 
Turn,” Contemporary Developments in Indonesian Islam: Explaining the “Conservative Turn,” 2013, 
doi:10.1080/00074918.2013.850644, 344. 

50 Christensen, “Hashtag Islam: How Cyber-Islamic Environments Are Transforming Religious Authority, by 
Gary Bunt,” 112. 

49 David Martin, Jose Casanova, and Peter Beyer, “Public Religions in the Modern World,” The British 
Journal of Sociology 47, no. 1 (1996), doi:10.2307/591125, 65. 

48 Dony Arung Triantoro, Eko Saputra, and Tri Wahyuni, “MENGELOLA HIBRIDASI IDENTITAS ANAK MUDA 
ISLAM: STUDI PADA LEMBAGA TERAS DAKWAH DI YOGYAKARTA,” Jurnal MD 5, no. 2 (2019), 
doi:10.14421/jmd.2019.52-01. 

47 Kholis Ridho et al., “Media Online Dan Perilaku Keberagamaan Muslim Pengalaman Di Indonesia, 
Malaysia Dan Brunai Darussalam,” Dialog 42, no. 1 (2020), doi:10.47655/dialog.v42i1.320. 

46 Muhammad Iqbal Juliansyahzen, “HYBRID YOUNG-MUSLIM: Intersection Manhaj, Political Identity, and 
Modernity through Social Media,” Ijtimā Iyya Journal of Muslim Society Research 6, no. 2 (2021), 
doi:10.24090/ijtimaiyya.v6i2.6045. 

45 Chaider S Bamualim. Kaum Muda Muslim Milenial: Konservatisme, Hibridasi Identitas dan Tantangan 
Radikalisme. Center For The Study of Religion and Culture (CSRC) Pusat Kajian Agama dan Budaya UIN Syarif 
Hidayatullah Jakarta, 2018, 25. 

44 Lailatur Rofidah and Abdul Muhid, “Media Dan Hibrid Identitas Keagamaan Di Era Digital,” Jurnal 
Dakwah Dan Komunikasi 7, no. 1 (2022), doi:10.29240/jdk.v7i1.4805. 

9 



 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 
 

bahwa media sosial cenderung memperkuat ekstremisme; sebaliknya, dalam konteks 
tertentu, ia justru dapat menjadi alat untuk hibridisasi yang lebih moderat.54 

Secara teoretis, penelitian ini memperkaya diskusi tentang post-traditional religiosity 
(Giddens, 1991) dan liquid religion (Gauthier, 2020), yang menekankan fleksibilitas identitas 
keagamaan di era digital.55 Hibriditas identitas keagamaan yang ditemukan dalam studi ini 
menunjukkan bahwa agama tidak lagi dipahami secara monolitik, melainkan sebagai entitas 
yang dinamis, dipengaruhi oleh interaksi antara otoritas keagamaan tradisional dan agensi 
individu dalam ruang digital. 

Temuan ini memiliki relevansi praktis, terutama dalam pendekatan pendidikan agama 
dan kebijakan literasi digital. Pertama, lembaga keagamaan perlu mengembangkan strategi 
dakwah yang adaptif, seperti yang dilakukan beberapa organisasi pemuda Islam yang 
memadukan Islam dengan budaya populer untuk menjangkau generasi muda.56 Kedua, 
pentingnya penguatan literasi media untuk membantu generasi muda mengkritisi konten 
keagamaan secara lebih selektif. Ketiga, lingkungan keluarga harus didorong sebagai ruang 
dialog yang konstruktif guna menyeimbangkan pengaruh media sosial. 

Hibriditas identitas keagamaan di kalangan generasi muda Muslim mencerminkan 
dinamika kompleks antara modernitas digital dan tradisi. Temuan ini tidak hanya memperluas 
pemahaman akademis tentang transformasi religiusitas kontemporer tetapi juga 
menawarkan wawasan praktis bagi pendidik, pembuat kebijakan, dan aktor keagamaan 
dalam merespons perubahan ini secara lebih efektif. 

 
Reklamasi Keimanan di Era Digital 

Agama digital bukan hanya tren sesaat, tetapi refleksi evolusi praktik keagamaan di 
era modern. Umat dapat mereklamasi keimanan mereka secara fleksibel dan adaptif melalui 
dunia maya. Media sosial berfungsi sebagai ruang penguatan pemahaman keagamaan, 
khususnya bagi generasi muda yang aktif secara digital57. Era digital membawa perubahan 
signifikan pada pendidikan Islam dan praktik dakwah. Ormas Islam beradaptasi dengan 
memanfaatkan platform digital untuk sosialisasi dan pengembangan karakter. ImanPath 
menggunakan berbagai media digital agar dakwahnya lebih mudah diakses58. Pondok 
pesantren juga berevolusi untuk menghadapi tantangan era digital melalui program literasi 
digital, kegiatan ekstrakurikuler, pengembangan organisasi, pelatihan guru, dan praktik 
mengajar59. Adaptasi ini bertujuan untuk menjaga relevansi pendidikan dan dakwah Islam 
dalam menghadapi kemajuan teknologi yang pesat. 

Era digital telah mentransformasi praktik keagamaan, tidak hanya sebagai medium 
baru, tetapi juga sebagai ruang di mana umat beragama—khususnya generasi 
muda—secara aktif merekonstruksi pemahaman dan ekspresi keimanan mereka.60 
Fenomena ini menunjukkan bahwa agama digital (digital religion) bukan sekadar tren sesaat, 
melainkan bagian dari evolusi keberagamaan modern, di mana fleksibilitas dan adaptasi 

60 Campbell, Digital Religion: Understanding Religious Practice in New Media Worlds. 

59 Azhar Kholifah, “Strategi Pendidikan Pesantren Menjawab Tantangan Sosial Di Era Digital,” Jurnal 
Basicedu 6, no. 3 (2022), doi:10.31004/basicedu.v6i3.2811. 

58 Deden Mauli Darajat and Cinta Rahmi, “Praktik Dakwah Digital ImanPath Di Era Internet of Things,” 
Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah Dan Kemasyarakatan 26, no. 2 (2022), doi:10.15408/dakwah.v26i2.29325. 

57 Putri Andriyana, dan Bob Adrian. "Agama, Media, dan Masyarakat di Era Digital," 95. 

56 The Madrasa in Asia : Political Activism and Transnational Linkages, The Madrasa in Asia : Political 
Activism and Transnational Linkages, 2008, doi:10.5117/9789053567104, 134. 

55 Anthony Giddens, “Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late Modern Age,” in The New 
Social Theory Reader, 2020, doi:10.4324/9781003060963-59, 76. 

54 Robert W. Hefner, Remaking Muslim Politics: Pluralism, Contestation, Democratization, Remaking 
Muslim Politics: Pluralism, Contestation, Democratization, 2009, doi:10.1017/s1537592705660495. 

10 



 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 
 

menjadi kunci.61 Media sosial, misalnya, tidak hanya berfungsi sebagai saluran informasi, 
tetapi juga sebagai ruang penguatan identitas keagamaan, memungkinkan individu untuk 
terlibat dalam diskusi keagamaan, mengakses konten religius secara mandiri, dan bahkan 
membentuk komunitas spiritual virtual.62 

Penelitian sebelumnya, seperti karya Campbell (2013), menekankan bahwa internet 
menciptakan "otonomi religius" di mana individu bebas memilih interpretasi keagamaan 
tanpa bergantung sepenuhnya pada otoritas tradisional.63 Namun, temuan dalam penelitian 
ini menunjukkan bahwa meskipun generasi muda memang lebih mandiri dalam mengakses 
pengetahuan agama, mereka tetap mencari legitimasi melalui organisasi keagamaan 
(ormas) dan lembaga pendidikan Islam yang telah beradaptasi dengan dunia digital.64 
Dengan demikian, ada dialektika antara kebebasan eksplorasi individu dan upaya institusi 
keagamaan untuk tetap relevan. 

Sementara beberapa studi (mis., Bunt 2018) berfokus pada risiko fragmentasi otoritas 
keagamaan di dunia digital, penelitian ini justru menemukan bahwa ormas Islam seperti 
Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah berhasil memanfaatkan platform digital untuk 
memperluas pengaruh dakwah mereka. Contohnya, gerakan #ImanPath menggunakan 
media sosial untuk menyajikan konten keagamaan yang lebih mudah diakses, 
menggabungkan pendekatan tradisional dengan gaya komunikasi generasi muda.65 

Secara teoretis, temuan ini memperkuat konsep liquid religion (Gauthier, 2013), yang 
menggambarkan agama sebagai entitas yang cair dan beradaptasi dengan konteks digital.66 
Selain itu, penelitian ini mendukung teori mediated religiosity (Hoover, 2006), yang 
menekankan bahwa media tidak hanya menyampaikan pesan keagamaan, tetapi juga 
membentuk cara beragama itu sendiri.67 Hasil penelitian juga memperkaya diskusi tentang 
post-secularism (Habermas, 2008 dalam Jürgen Habermas: Between naturalism and 
religion. Translated by Ciaran Cronin), di mana agama tidak menghilang di era modern, 
melainkan berubah bentuk melalui mediasi teknologi68. 

Temuan ini memiliki relevansi praktis yang luas, terutama dalam bidang pendidikan 
agama, dakwah, dan kebijakan literasi digital sebagai berikut: Pertama, adaptasi lembaga 
keagamaan. Ormas dan pesantren perlu terus mengembangkan strategi digital, seperti 
program literasi digital untuk santri dan pelatihan guru dalam penggunaan media sosial untuk 
dakwah. Kedua, pendidikan agama yang dinamis. Kurikulum pendidikan Islam harus 
mengintegrasikan pemahaman kritis terhadap konten digital, mempersiapkan generasi muda 
untuk menghadapi tantangan informasi yang berlebihan (information overload). Ketiga, 
Kebijakan Literasi Digital: Pemerintah dan organisasi masyarakat harus berkolaborasi dalam 
kampanye literasi media keagamaan untuk mencegah penyebaran radikalisme dan hoaks. 

Reklamasi keimanan di era digital mencerminkan transformasi mendalam dalam cara 
agama dipahami, dipraktikkan, dan diajarkan. Temuan penelitian ini tidak hanya memperluas 
pemahaman akademis tentang interaksi antara agama dan teknologi tetapi juga memberikan 
panduan praktis bagi lembaga keagamaan, pendidik, dan pembuat kebijakan dalam 

68 Franklin I. Gamwell, “Jürgen Habermas: Between Naturalism and Religion. Translated by Ciaran Cronin,” 
International Journal for Philosophy of Religion 70, no. 2 (2011), doi:10.1007/s11153-011-9305-6. 

67 Stewart M. Hoover, Religion in the Media Age, Religion in the Media Age, 2006, 
doi:10.4324/9780203503201. 

66 Tuomas Martikainen and François Gauthier, Religion in the Neoliberal Age: Political Economy and Modes 
of Governance, Religion in the Neoliberal Age: Political Economy and Modes of Governance, 2013. 

65 M Pabbajah et al., “Internet of Religion: Islam and New Media Construction of Religious Movements in 
Indonesia,” 2020, doi:10.4108/eai.1-10-2019.2291750. 

64 Hefner, Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia. 

63 Campbell, Digital Religion: Understanding Religious Practice in New Media Worlds, 62. 

62 Rachel Wagner, Godwired: Religion, Ritual and Virtual Reality, Godwired: Religion, Ritual and Virtual 
Reality, 2012, doi:10.4324/9780203148075, 78. 

61 Stef Aupers and Dick Houtman, “Beyond the Spiritual Supermarket: The Social and Public Significance of 
New Age Spirituality,” in New Age Spirituality: Rethinking Religion, 2011. 

11 



 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 
 

merespons perubahan ini. Dengan pendekatan yang adaptif, agama dapat tetap relevan 
sebagai sumber makna di tengah percepatan dunia digital. 

 
 
Kesimpulan  

Teknologi digital telah secara fundamental mengubah lanskap keberagamaan 
generasi muda Muslim di Indonesia, menciptakan ekosistem religiusitas baru yang hibrid. 
Transformasi ini tidak serta-merta menggantikan otoritas tradisional, melainkan mendorong 
institusi keagamaan mapan seperti NU dan Muhammadiyah untuk beradaptasi dan 
memanfaatkan platform digital. Penelitian ini mengisi celah pada kurangnya analisis 
mengenai interaksi dinamis antara media digital dan lembaga keagamaan tradisional yang 
kuat dalam konteks spesifik Indonesia, di mana banyak studi cenderung berfokus pada 
pergeseran otoritas secara umum atau pada fenomena penceramah independen semata. 

Identifikasi fenomena "identitas keagamaan hibrid" di kalangan anak muda, yang 
secara aktif meramu pemahaman agama dari sumber digital modern dan nilai-nilai yang 
ditanamkan oleh otoritas tradisional. Temuan ini menantang pandangan universal tentang 
agama digital dengan menunjukkan bahwa konteks sosial-budaya lokal secara signifikan 
membentuk hasil dari transformasi tersebut, menciptakan sebuah ruang negosiasi unik 
antara tradisi dan modernitas. Dengan demikian, penelitian ini menawarkan perspektif baru 
bahwa digitalisasi agama di Indonesia bukanlah proses disrupsi total, melainkan sebuah 
proses adaptasi dan sintesis yang kompleks. 

 
Daftar Pustaka  
Andriyana, Putri, dan Bob Adrian. 2024. “Agama, Media, dan Masyarakat di Era Digital.” Borneo: 

Journal of Islamic Studies 4 (2): 85–95. 
Aupers, Stef, and Dick Houtman. “Beyond the Spiritual Supermarket: The Social and Public 

Significance of New Age Spirituality.” In New Age Spirituality: Rethinking Religion, 2011. 
Bruinessen, Martin Van. Contemporary Developments in Indonesian Islam: Explaining the 

“Conservative Turn.” Contemporary Developments in Indonesian Islam: Explaining the 
“Conservative Turn,” 2013. doi:10.1080/00074918.2013.850644. 

Campbell, Heidi A. Digital Religion: Understanding Religious Practice in New Media Worlds. Digital 
Religion: Understanding Religious Practice in New Media Worlds, 2012. 
doi:10.4324/9780203084861. 

Cheong, Pauline Hope. “Tweet the Message? Religious Authority and Social Media Innovation.” 
Journal of Religion, Media and Digital Culture 3, no. 3 (2014). 
doi:10.1163/21659214-90000059. 

Christensen, Henrik Reintoft. “Hashtag Islam: How Cyber-Islamic Environments Are Transforming 
Religious Authority, by Gary Bunt.” Comparative Islamic Studies 14, no. 1–2 (2021). 
doi:10.1558/cis.20054. 

Darajat, Deden Mauli, and Cinta Rahmi. “Praktik Dakwah Digital ImanPath Di Era Internet of Things.” 
Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah Dan Kemasyarakatan 26, no. 2 (2022). 
doi:10.15408/dakwah.v26i2.29325. 

Faisal, Muhammad. “Manajemen Pendidikan Moderasi Beragama Di Era Digital.” Journal of 
International Conference On Religion, Humanity and Development, 2020. 

Gamwell, Franklin I. “Jürgen Habermas: Between Naturalism and Religion. Translated by Ciaran 
Cronin.” International Journal for Philosophy of Religion 70, no. 2 (2011). 
doi:10.1007/s11153-011-9305-6. 

Giddens, Anthony. “Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late Modern Age.” In The 
New Social Theory Reader, 2020. doi:10.4324/9781003060963-59. 

Hefner, Robert W. Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia. Civil Islam: Muslims and 
Democratization in Indonesia, 2011. doi:10.2307/3557788. 

12 



 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 
 

———. Remaking Muslim Politics: Pluralism, Contestation, Democratization. Remaking Muslim 
Politics: Pluralism, Contestation, Democratization, 2009. doi:10.1017/s1537592705660495. 

Hjarvard, Stig. “The Mediatization of Religion: A Theory of the Media as Agents of Religious Change.” 
Northern Lights: Film & Media Studies Yearbook 6, no. 1 (2008). doi:10.1386/nl.6.1.9_1. 

Hoover, Stewart M. Religion in the Media Age. Religion in the Media Age, 2006. 
doi:10.4324/9780203503201. 

Iryani, Juniarti, and Nurwahid Syam. “Peran Media Sosial Dalam Menyebarkan Pesan Agama Dan 
Perubahan Sosial.” PUSAKA 11, no. 2 (2023). doi:10.31969/pusaka.v11i2.1242. 

Juliansyahzen, Muhammad Iqbal. “HYBRID YOUNG-MUSLIM: Intersection Manhaj, Political Identity, 
and Modernity through Social Media.” Ijtimā Iyya Journal of Muslim Society Research 6, no. 2 
(2021). doi:10.24090/ijtimaiyya.v6i2.6045. 

Kertamukti, Rama. “Instagram Religious Moderation Dialogue Space for Generation Z.” Nyimak: 
Journal of Communication 6, no. 2 (2022). doi:10.31000/nyimak.v6i2.6670. 

Kholifah, Azhar. “Strategi Pendidikan Pesantren Menjawab Tantangan Sosial Di Era Digital.” Jurnal 
Basicedu 6, no. 3 (2022). doi:10.31004/basicedu.v6i3.2811. 

Larkin, Brian. “New Media in the Muslim World: The Emerging Public Sphere.” American Ethnologist 
29, no. 1 (2002). doi:10.1525/ae.2002.29.1.191. 

Martikainen, Tuomas, and François Gauthier. Religion in the Neoliberal Age: Political Economy and 
Modes of Governance. Religion in the Neoliberal Age: Political Economy and Modes of 
Governance, 2013. 

Martin, David, Jose Casanova, and Peter Beyer. “Public Religions in the Modern World.” The British 
Journal of Sociology 47, no. 1 (1996). doi:10.2307/591125. 

Maulana, Abdullah Muslich Rizal. “Agama Digital (Digital Religion) Dan Relevansinya Terhadap Studi 
Agama Interdisipliner: Sebuah Tinjauan Literatur.” At-Tafkir 15, no. 2 (2022). 
doi:10.32505/at.v15i2.4821. 

Mubarok, Sulaiman, Hendra Kurniawan, Dea Putri Wulandari, and Yayat Suharyat. “Sosial Media 
Sebagai Media Pendidikan Islam.” Telangke:Jurnal Telangke Ilmu Komunikasi 4, no. 2 (2022). 
doi:10.55542/jiksohum.v4i2.373. 

Muthmainnah, S. “Peran Cyber Religius Dalam Bermedia Sosial.” Infokam, 2020. 
Pabbajah, M, H Jubba, R Widyanti, T Pabbajah, and S Iribaram. “Internet of Religion: Islam and New 

Media Construction of Religious Movements in Indonesia,” 2020. 
doi:10.4108/eai.1-10-2019.2291750. 

Parhan, Muhamad, Maimunah Zilallah, Gabriela Oktaviani Subrata, Asma Khari, and Sheila Mitha 
Nurahmi Subadri. “Keefektifan Penyampaian Pesan Islam Melalui Trend (Pesantrend) Di Era 
Digital.” MAWA IZH JURNAL DAKWAH DAN PENGEMBANGAN SOSIAL KEMANUSIAAN 14, no. 1 
(2023). doi:10.32923/maw.v14i1.2769. 

Ridho, Kholis, Bintan Humeira, Rachmat Baihaky, and Helmi Hidayat. “Media Online Dan Perilaku 
Keberagamaan Muslim Pengalaman Di Indonesia, Malaysia Dan Brunai Darussalam.” Dialog 
42, no. 1 (2020). doi:10.47655/dialog.v42i1.320. 

Rofidah, Lailatur, and Abdul Muhid. “Media Dan Hibrid Identitas Keagamaan Di Era Digital.” Jurnal 
Dakwah Dan Komunikasi 7, no. 1 (2022). doi:10.29240/jdk.v7i1.4805. 

Saumantri, Theguh, Taufik Hidayatulloh, and Dhea Dayuranggi Meghatruh. “Konsumerisme Beragama 
Di Era Digital: Analisis Paradigma Postmodernisme Jean Baudrillard Terhadap Fenomena 
Beragama Umat Islam Di Indonesia.” Islamadina : Jurnal Pemikiran Islam 24, no. 2 (2023). 
doi:10.30595/islamadina.v24i2.14961. 

Tanamal, Nini Adelia. “Religiusitas Mahasiswa Milenial Dalam Penerapan Ahlak Dan Etika Di Era 
Digital.” JAGADDHITA: Jurnal Kebhinnekaan Dan Wawasan Kebangsaan 1, no. 2 (2022). 
doi:10.30998/.v1i2.1018. 

Taufik Hidayat, Muh. “‘Berdakwah Di Media Sosial.’” Jurnal Osf, 2020. 
Tawaqal, Rizki Surya, and Ridma Meltareza. “Teknologi Perubahan Terhadap Kehidupan Beragama.” 

JURNAL LENSA MUTIARA KOMUNIKASI 6, no. 1 (2022). doi:10.51544/jlmk.v6i1.3141. 

13 



 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 
 

The Madrasa in Asia : Political Activism and Transnational Linkages. The Madrasa in Asia : Political 
Activism and Transnational Linkages, 2008. doi:10.5117/9789053567104. 

Triantoro, Dony Arung, Eko Saputra, and Tri Wahyuni. “Mengelola Hibridasi Identitas Anak Muda 
Islam: Studi Pada Lembaga Teras Dakwah Di Yogyakarta.” Jurnal MD 5, no. 2 (2019). 
doi:10.14421/jmd.2019.52-01. 

Trisnawati, Rina, Noormawanti Noormawanti, and Sarbini Sarbini. “Peran Guru Pendidikan Agama 
Islam Dalam Mengatasi Pengaruh Media Sosial (Studi Kasus SMP Negeri 1 Bumi Ratu Nuban).” 
PROFETIK: Jurnal Mahasiswa Pendidikan Agama Islam 1, no. 2 (2021). 
doi:10.24127/profetik.v1i2.1490. 

Wagner, Rachel. Godwired: Religion, Ritual and Virtual Reality. Godwired: Religion, Ritual and Virtual 
Reality, 2012. doi:10.4324/9780203148075. 

Wahyudin, Didin. “Relasi Agama, Media dan Narasi Moderasi Beragama Pada Generasi Z di 
Tulungagung.” Dinamika Penelitian: Media Komunikasi Penelitian Sosial Keagamaan 23, no. 
01 (2023). doi:10.21274/dinamika.2023.23.01.131-148. 

Zalfa, Anastya. “Dampak Konten Dakwah Media Sosial Terhadap Perkembangan Religiusitas 
Mahasiswa PAI UNJ.” AL-IDZAAH: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi 4, no. 01 (2022). 
doi:10.24127/al-idzaah.v4i01.1709. 

  
 
 

14 


