AGAMA DAN KEMAJUAN TEKNOLOGI DIGITAL: DIGITAL RELIGION
DAN MEDIA SOSIAL

Religion and Technological Progress: Digital Religion and Social Media
Rina Najiha
Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, Indonesia
rinajiha@gmail.com
10.35719/mozaic.v4i02.2299
Abstract
The development of digital technology has globally transformed religious
practices, including in Indonesia, by creating a hybrid space between online and
offline activities known as digital religion. This study aims to analyze how the
transformation of religious practices through social media affects the
understanding, practice, and religious identity, particularly among young
Indonesian Muslims. Using a literature review method and qualitative content
analysis, this research examines various theoretical and empirical references
related to digital religion, employing a conceptual framework that integrates the
theories of networked religion (Campbell) and mediatization (Hjarvard). The
findings show that social media has become a key platform in transforming
religious practices, giving rise to new forms of religious authority such as
"celebrity preachers" (ustadz selebgram), while also fostering hybrid religious
identities that blend tradition with personal interpretation. Religious organizations
like NU and Muhammadiyah have successfully adapted by utilizing digital
platforms, while pesantrens (Islamic boarding schools) have begun integrating
digital literacy into their curricula. However, the study also identifies challenges
such as the superficiality of religious understanding due to viral content and the
potential for radicalization through social media algorithms. Theoretically, these
findings enrich the understanding of digital religion by emphasizing the dimension
of locality, while practically, they suggest the need for the development of digital
religious literacy and adaptive communication strategies for religious institutions.
The study concludes that digital religion in Indonesia creates a new space for
negotiation between tradition and modernity, requiring a thoughtful approach to
ensure that technological transformation deepens rather than diminishes
spirituality.
Keywords: digital religion, social media, religious identity, young Muslims.
Abstrak
Perkembangan teknologi digital telah mentransformasi praktik keagamaan
secara global, termasuk di Indonesia, dengan menciptakan ruang hibrida antara
aktivitas daring dan luring yang dikenal sebagai agama digital (digital religion).
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana transformasi praktik
keagamaan melalui media sosial memengaruhi pemahaman, praktik, dan
identitas keagamaan, khususnya di kalangan genersi muda Muslim Indonesia.
Dengan menggunakan metode tinjauan literatur dan analisis konten kualitatif,
penelitian ini mengkaji berbagai referensi teoritis dan empiris terkait agama
digital, dengan kerangka konseptual yang mengintegrasikan teori networked
religion (Campbell) dan mediatization (Hjarvard). Hasil penelitian menunjukkan
bahwa media sosial telah menjadi platform utama dalam transformasi praktik
keagamaan, memunculkan otoritas keagamaan baru seperti "ustadz selebgram”,
sekaligus menciptakan identitas keagamaan hibrid yang memadukan tradisi
dengan interpretasi personal. Organisasi keagamaan seperti NU dan
Muhammadiyah berhasil beradaptasi dengan memanfaatkan platform digital,
sementara pesantren mulai mengintegrasikan literasi digital dalam kurikulum
mereka.



Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

Namun, penelitian ini juga mengidentifikasi tantangan seperti dangkalnya
pemahaman agama akibat konten viral dan potensi radikalisasi melalui algoritma
media sosial. Secara teoretis, temuan ini memperkaya pemahaman tentang
agama digital dengan menekankan dimensi lokalitas, sementara secara praktis
menyarankan perlunya pengembangan literasi digital keagamaan dan strategi
komunikasi yang adaptif bagi lembaga keagamaan. Penelitian ini menyimpulkan
bahwa agama digital di Indonesia menciptakan ruang negosiasi baru antara
tradisi dan modernitas, yang membutuhkan pendekatan bijak untuk memastikan
transformasi teknologi dapat memperdalam, bukan mengerdilkan, spiritualitas.
Kata kunci: agama digital, media sosial, identitas agama, Muslim muda

Received : 27 Mei 2025; Revised: 13 November 2025 Accepted: 1 December 2025

© nama penulis
Penulis korespondensi & .................ceee.e.
BY

This is an open access article under the CC-BY license

Pendahuluan

Dalam beberapa dekade terakhir, perubahan signifikan terjadi dalam teknologi,
terutama teknologi digital. Tentu hal ini juga pada berpengaruh aspek komunikasi dengan
bagaimana orang-orang menjalakan agamanya. Transformasi digital ini tidak hanya
menggeser pola komunikasi tradisional, tetapi juga menciptakan ruang baru bagi ekspresi
dan praktik keagamaan yang sebelumnya hanya berlangsung secara luring (offline). Salah
satunya munculnya platform digital seperti https://www.nu.or.id/, https://muhammadiyah.or.id/,
serta akun-akun di media yang bernapaskan agama Islam bermunculan di media sosial
seperti Youtube, Tiktok, Instagram atau Facebook. Media-media online seperti ini yang
memfasilitasi terbentuknya ruang hibrida antara aktivitas keagamaan daring dan luring.
Fenomena ini dikenal sebagai digital religion, yaitu integrasi antara ruang teknologi dan
budaya dengan praktik keagamaan yang berlangsung secara simultan di dunia maya dan
nyata. Digital religion juga memperkuat identitas keagamaan individu serta memperluas
jangkauan komunitas keagamaan, sekaligus menantang otoritas tradisional melalui
kemunculan figur-figur agama populer di ranah digital. Dengan demikian, pemahaman
terhadap agama dan kemajuan teknologi menjadi semakin penting untuk menganalisis
dinamika sosial, budaya, dan spiritual di era globalisasi digital saat ini.

Era digital telah mengubah praktik keagamaan dan interaksi sosial secara signifikan
melalui meluasnya penggunaan internet dan media sosial'. Meskipun teknologi digital
meningkatkan akses terhadap informasi keagamaan dan konektivitas antar individu,
teknologi digital juga menimbulkan tantangan seperti penyebaran®. Media sosial telah
menjadi alat yang ampuh untuk menyebarkan pesan-pesan keagamaan dan membentuk
opini publik, tetapi juga dapat menyebabkan berkurangnya interaksi tatap muka®. Dunia
digital telah menciptakan hiperrealitas kehidupan beragama, di mana praktik-praktik
keagamaan dikomodifikasi dan dikonsumsi sebagai pengenal sosial*. Pergeseran ini telah
menyebabkan perubahan dalam perilaku keagamaan tradisional, seperti layanan ibadah

! Putri Andriyana, dan Bob Adrian. "Agama, Media, dan Masyarakat di Era Digital." Borneo: Journal of
Islamic Studies 4, no. 2 (2024): 85-95.

2 Juniarti Iryani and Nurwahid Syam, “Peran Media Sosial Dalam Menyebarkan Pesan Agama Dan
Perubahan Sosial,” PUSAKA 11, no. 2 (2023), doi:10.31969/pusaka.v11i2.1242.

? Ibid.

* Theguh Saumantri, Taufik Hidayatulloh, and Dhea Dayuranggi Meghatruh, “Konsumerisme Beragama Di
Era Digital: Analisis Paradigma Postmodernisme Jean Baudrillard Terhadap Fenomena Beragama Umat Islam Di
Indonesia,” Islamadina : Jurnal Pemikiran Islam 24, no. 2 (2023), doi:10.30595/islamadina.v24i2.14961.



Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

daring dan metode pendidikan agama digital®. Perkembangan ini menyoroti perlunya
penggunaan teknologi digital yang bertanggung jawab dalam konteks keagamaan.

Artikel-artikel tersebut membahas dampak teknologi digital dan media sosial pada
praktik dan komunikasi keagamaan. Namun, artikel-artikel tersebut tidak secara eksplisit
mengeksplorasi konsep "agama digital" sebagai fenomena yang berbeda. Ada kesenjangan
penelitian dalam mengkaji bagaimana platform digital tidak hanya menjadi alat untuk
komunikasi keagamaan, tetapi juga berpotensi mengubah pengalaman dan praktik
keagamaan di ranah digital. Adapun tujuan dari penelitian ini adalah menjelaskan bagaimana
transformasi praktik keagamaan melalui media sosial memengaruhi pemahaman, praktik,
dan identitas keagamaan, khususnya di kalangan generasi muda dan komunitas Muslim di
Indonesia.

Dalam hal ini konsep agama digital meliputi agama terjaring (networked religion)
adalah konsep yang diperkenalkan oleh Heidi Campbell untuk menggambarkan bagaimana
praktik dan kepercayaan agama beradaptasi dengan lingkungan digital.® Ini menunjukkan
bagaimana agama berfungsi dalam masyarakat yang terhubung, di mana pengalaman
keagamaan online dan offline saling berpadu. Aspek utama agama terjaring: pertama,
komunitas terjaring (networked community) merupakan kelompok agama membentuk
komunitas digital yang melampaui batas geografis. Kedua, identitas yang dikisahkan (storied
identities) merupakan individu membentuk dan mengekspresikan identitas keagamaan
mereka melalui interaksi online. Ketiga, otoritas yang bergeser (shifting authority) yakni
kepemimpinan agama tradisional mendapat tantangan karena platform digital memungkinkan
berbagai suara untuk memengaruhi diskusi keagamaan. Keempat, praktik konvergen
(convergent practice) adalah ritual keagamaan online dan offline menyatu, menciptakan
bentuk baru ibadah dan keterlibatan. Kelima, realitas multisitus (multisite reality) merupakan
pengalaman keagamaan terjadi di berbagai ruang digital dan fisik, membuat keimanan lebih
cair dan saling terhubung.’

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode tinjauan literatur dan analisis konten yang
bersifat kualitatif-deskriptif untuk memahami interaksi antara pengguna teknologi dengan
ekspresi keagamaan di dunia digital. Kajian ini didasarkan pada beberapa konsep kunci,
seperti agama digital (interaksi keagamaan di ruang maya)®, mediatisasi (peran media dalam
mengubah praktik agama)®, dan hipermediatisasi (intensifikasi penggunaan media sosial
untuk memperkuat identitas religius) '°. Secara teoretis, analisis ini berlandaskan pada
pemikiran Heidi A. Campbell tentang integrasi praktik keagamaan online dan offline serta
konsep mediatisasi dari Stig Hjarvard, yang didukung oleh studi-studi empiris mengenai
transformasi praktik keagamaan Muslim di Indonesia di era media sosial.

Hasil Penelitian dan Pembahasan
Transformasi Praktik Keagamaan

®> Rizki Surya Tawaqal and Ridma Meltareza, “Teknologi Perubahan Terhadap Kehidupan Beragama,”
JURNAL LENSA MUTIARA KOMUNIKASI 6, no. 1 (2022), doi:10.51544/jimk.v6i1.3141.

® Heidi A. Campbell, Digital Religion: Understanding Religious Practice in New Media Worlds, Digital
Religion: Understanding Religious Practice in New Media Worlds, 2012, doi:10.4324/9780203084861.

7 Ibid.

8 Ibid.

® Stig Hjarvard, “The Mediatization of Religion: A Theory of the Media as Agents of Religious Change,”
Northern Lights: Film & Media Studies Yearbook 6, no. 1 (2008), doi:10.1386/nl.6.1.9_1.

% Hanung Sito Rohmawati, dan Nashrul Hakiem. "Mediatization and Hypermediation in Digital Religion and
the Transformation of Indonesian Muslim Religious Practices through Social Media Usage." Jurnal Sosiologi
Agama 18, no. 2: 133-150.



Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

Media sosial dan teknologi digital telah mengubah cara umat menjalankan praktik
keagamaan. Internet menyediakan akses yang lebih mudah dan cepat terhadap ajaran,
ritual, dan komunitas keagamaan. Hal ini memungkinkan umat, terutama generasi muda
seperti Generasi Z, untuk mengakses konten keagamaan secara luas dan melakukan
interaksi aktif seperti memberikan like, komentar, dan berbagi konten keagamaan di media
sosial'.

Generasi Z di Indonesia semakin banyak mengakses konten keagamaan melalui
platform media sosial seperti YouTube, Instagram, dan TikTok'?. Para penceramah Islam
yang bertindak sebagai influencer media sosial telah secara efektif menjangkau demografi
ini, yang mengarah pada peningkatan keterlibatan audiens dan praktik keagamaan®.
Namun, tidak semua narasi keagamaan di media sosial mempromosikan toleransi, sehingga
memerlukan pelatihan literasi digital bagi kaum muda untuk membedakan konten
keagamaan yang moderat'. Beberapa akun Instagram telah berhasil menumbuhkan
moderasi beragama di kalangan Generasi Z melalui pesan-pesan strategis yang
menekankan persepsi humanis dan positif'®. Era digital telah secara signifikan memengaruhi
perilaku beragama, dengan lebih dari 54% siswa belajar tentang agama dari internet'®.
Sementara platform digital menawarkan akses mudah ke informasi keagamaan, mereka juga
menghadirkan tantangan dalam mengelola pendidikan agama dan memoderasi pandangan
ekstremis di ruang daring "’.

Penelitian ini menunjukkan bahwa media sosial tidak sekadar menjadi saluran
komunikasi baru, tetapi telah merevolusi cara umat beragama belajar, menghayati, dan
mempraktikkan ajaran agama. Temuan ini sejalan dengan pandangan Campbell bahwa
agama digital bukan hanya tentang penggunaan teknologi oleh agama, melainkan integrasi
yang membentuk identitas religius baru dalam konteks digital'®. Platform seperti YouTube,
TikTok, dan Instagram menjadi ruang baru bagi pembentukan komunitas iman, bahkan
menciptakan figur-figur baru otoritas keagamaan seperti "ustadz selebgram" dan "pendeta
TikTok". Fenomena ini konsisten dengan temuan Cheong bahwa media sosial telah
mendefinisikan ulang otoritas keagamaan dari model hirarkis-tradisional menjadi lebih
horisontal dan partisipatif’®. Influencer agama—yang seringkali bukan dari latar belakang
formal keagamaan—dapat memobilisasi jutaan pengikut melalui pendekatan personal dan
emosional, menciptakan ikatan sosial-religius yang sebelumnya tidak mungkin terbentuk
secara offline.

Sama seperti temuan Gary Bunt dalam Hashtag Islam, penelitian ini juga
menunjukkan bahwa konten keagamaan di media sosial seringkali bersifat selektif,
berorientasi pada pencitraan, dan tidak selalu didasarkan pada pemahaman teologis yang

1 Alwazir Abdusshomad, "Peran Ustadz Influencer Dalam Penyebaran Dakwah Islam Kepada Generasi Z
Melalui Media Sosial." Muqgaddimah: Jurnal Studi Islam 15, no. 5 (2024): 63-75.

2 bid.

3 Ibid.

1 Didin Wahyudin, “Relasi Agama, Media Dan Narasi Moderasi Beragama Pada Generasi Z Di
Tulungagung,” Dinamika Penelitian: Media Komunikasi Penelitian Sosial Keagamaan 23, no. 01 (2023),
doi:10.21274/dinamika.2023.23.01.131-148.

> Rama Kertamukti, “Instagram Religious Moderation Dialogue Space for Generation Z,” Nyimak: Journal
of Communication 6, no. 2 (2022), doi:10.31000/nyimak.v6i2.6670.

® Muhammad Faisal, “Manajemen Pendidikan Moderasi Beragama Di Era Digital,” Journal of International
Conference On Religion, Humanity and Development, 2020.

7 Ibid.

18 Campbell, Digital Religion: Understanding Religious Practice in New Media Worlds.

1% pauline Hope Cheong, “Tweet the Message? Religious Authority and Social Media Innovation,” Journal of
Religion, Media and Digital Culture 3, no. 3 (2014), doi:10.1163/21659214-90000059.



Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

utuh®. Hal ini berimplikasi pada munculnya bentuk-bentuk keberagamaan instan dan
dangkal, yang kadang-kadang rawan dipolitisasi atau ditarik ke arah ekstremisme digital.
Namun, berbeda dengan studi-studi sebelumnya yang lebih berfokus pada konteks Barat
atau Timur Tengah, temuan dalam konteks Indonesia menunjukkan tren positif: sejumlah
akun media sosial berhasil membentuk narasi keagamaan moderat, humanistik, dan inklusif.
Misalnya, akun-akun seperti @nusantaraislam, @islamidotco, atau @beragama.id
menampilkan pendekatan naratif yang damai dan merangkul keberagaman?'.

Implikasi secara teoretis, penelitian ini memperkaya kerangka kerja Digital Religion
dengan memasukkan dimensi lokalisasi religiusitas digital. Ini berarti bahwa ekspresi agama
digital tidak bersifat seragam secara global, tetapi sangat dipengaruhi oleh nilai-nilai budaya
dan dinamika sosial lokal. Dalam konteks Indonesia, di mana agama sangat terintegrasi
dalam kehidupan publik, digital religion tampil sebagai ruang baru negosiasi antara tradisi,
otoritas, dan modernitas. Secara praktis, temuan ini menuntut pengembangan literasi digital
keagamaan (religious digital literacy) di kalangan generasi muda. Hal ini penting agar
mereka dapat, menilai keabsahan konten keagamaan, menghindari jebakan algoritma yang
memperkuat pandangan sempit atau ekstrem, memperkuat narasi damai dan inklusif melalui
kontribusi konten positif. Institusi pendidikan Islam, gereja, dan organisasi keagamaan
lainnya perlu mengadopsi pendekatan "digital dakwah" dan "pastoral digital" yang responsif
terhadap dinamika media sosial dan gaya komunikasi generasi Z.

Digitalisasi agama merupakan keniscayaan dalam lanskap keagamaan kontemporer.
Penelitian ini menunjukkan bahwa media sosial dapat menjadi kekuatan transformatif—baik
sebagai peluang untuk memperluas akses dan ekspresi keagamaan, maupun sebagai
tantangan terhadap otoritas, otentisitas, dan moderasi. Oleh karena itu, masa depan
religiositas digital sangat bergantung pada bagaimana aktor-aktor keagamaan membingkai
dan mendampingi praktik keagamaan di ruang virtual ini secara bijak dan reflektif.

Peran Media Sosial dalam Dakwah dan Pendidikan Agama

Media sosial menjadi sarana efektif dalam menyebarkan nilai-nilai keagamaan,
memperkuat solidaritas komunitas religius, dan meningkatkan literasi keagamaan?®. Platform
seperti Facebook, Instagram, YouTube, dan WhatsApp memungkinkan pemuka agama untuk
berdakwah secara lebih interaktif dan menjangkau audiens yang lebih luas, termasuk mereka
yang berada di daerah terpencil atau memiliki keterbatasan fisik?.

Media sosial telah muncul sebagai alat yang ampuh untuk pendidikan dan dakwah
Islam di era digital. Media sosial menawarkan peluang untuk interaksi, motivasi, dan
penyebaran pengetahuan yang cepat®. Platform seperti Facebook, Twitter, dan Instagram
dapat secara efektif menyebarkan ajaran Islam ke khalayak yang lebih luas?. Namun, para
pendidik harus menyadari dampak positif dan negatif media sosial terhadap siswa, termasuk

2 Henrik Reintoft Christensen, “Hashtag Islam: How Cyber-Islamic Environments Are Transforming
Religious Authority, by Gary Bunt.,” Comparative Islamic Studies 14, no. 1-2 (2021), doi:10.1558/cis.20054.

2 Surbakti, Muhammad Fairuz Akbar. "Strategi Dakwah Ustadz Abdul Somad Melalui Yotube Dan
Instagram (Studi Kasus Pada Generasi Milenial)." PhD diss., State Islamic University of North Sumatera, 2023.

22 Rizal, Derry Ahmad, Rif'atul Maula, and Nia Idamatussilmi. "Transformasi Media Sosial Dalam Digitalisasi
Agama: Media Dakwah dan Wisata Religi." Mukaddimah: Jurnal Studi Islam 9, no. 2: 206-230.

2 Anastya Zalfa, “Dampak Konten Dakwah Media Sosial Terhadap Perkembangan Religiusitas Mahasiswa
PAI UNJ,” AL-IDZAAH: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi 4, no. 01 (2022), doi:10.24127/al-idzaah.v4i01.1709.

4 Rina Trisnawati, Noormawanti Noormawanti, and Sarbini Sarbini, “Peran Guru Pendidikan Agama Islam
Dalam Mengatasi Pengaruh Media Sosial (STUDI KASUS SMP NEGERI 1 BUMI RATU NUBAN),” PROFETIK: Jurnal
Mahasiswa Pendidikan Agama Islam 1, no. 2 (2021), doi:10.24127/profetik.v1i2.1490.

% Puji Yati, Melliza Putri, Septa Yulia Putri, Jovita Junia, Ria Susanti, and Amanda Clara Natalia. "Dakwah
Islam Melalui Media Sosial Sebagaisarana Pendidikan." In Proceeding Conference on Da'wah and
Communication Studies, vol. 2, pp. 50-56. 2023



Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

potensi gangguan dari studi dan paparan konten yang tidak pantas?. Para pendakwah Islam
didorong untuk memanfaatkan media sosial secara strategis, mematuhi pedoman etika, dan
menghindari pendekatan konfrontatif atau diskriminatif®’. Saluran YouTube seperti
Pesan_Trend menunjukkan bagaimana media sosial dapat dimanfaatkan sebagai platform
pembelajaran daring yang inovatif untuk pendidikan Islam, menyediakan metode alternatif
bagi guru untuk melibatkan siswa 2 . Secara keseluruhan, media sosial menghadirkan
tantangan sekaligus peluang untuk memperluas cakrawala pendidikan dan dakwah Islam di
era modern.

Penelitian ini menunjukkan bahwa media sosial telah berkembang menjadi instrumen
strategis dalam menyebarluaskan nilai-nilai keagamaan serta memperkuat ikatan komunitas
religius secara lebih luas dan interaktif. Platform seperti YouTube, Instagram, Facebook, dan
WhatsApp telah memungkinkan pemuka agama, guru, dan lembaga dakwah untuk
menjangkau khalayak luas, termasuk mereka yang sebelumnya terpinggirkan karena
keterbatasan geografis atau fisik®®. Temuan ini menegaskan argumen Campbell bahwa
teknologi digital memberi ruang partisipatif baru bagi umat untuk tidak hanya menerima
ajaran agama, tetapi juga ikut berkontribusi dan berkomunikasi dalam komunitas iman®.
Dalam konteks Indonesia, ini terlihat pada fenomena maraknya konten dakwah di media
sosial yang dikemas dalam bentuk ceramah pendek, reels motivatif, Q&A keagamaan,
hingga kelas daring berbasis pesantren seperti yang dilakukan oleh kanal Pesan_Trend®'.

Temuan ini sejalan dengan studi Cheong yang menyoroti media sosial sebagai kanal
yang memperluas otoritas keagamaan non-formal. Namun, studi ini memberikan nuansa
baru dengan memperlihatkan bahwa di Indonesia, media sosial tidak hanya menjadi alat
ekspresi, tapi juga menjadi bagian integral dari sistem pendidikan keagamaan®2. Hal ini
berbeda dengan konteks Barat, di mana digital religion cenderung dipahami sebagai ruang
sekuler untuk mengekspresikan identitas agama secara individual.

Studi lain seperti yang dilakukan oleh Anderson dan Eickelman juga menyatakan
bahwa "new media" memungkinkan proses islamisasi berjalan dari bawah ke atas
(bottom-up Islamization) yang lebih berbasis komunitas ketimbang institusi®*. Dalam konteks
ini, akun-akun dakwah lokal di Indonesia sering menggabungkan konten religius dengan
elemen budaya populer, menjadikan pesan agama lebih mudah diterima oleh generasi muda
dan masyarakat urban.

Secara teoretis, temuan ini memperluas pemahaman tentang konsep "religious
mediatization"—yakni bagaimana media bukan hanya menyampaikan pesan agama, tapi
juga mengonstruksi ulang bentuk dan cara penyampaian agama di ruang publik digital.
Dakwah yang dulu bersifat mimbar-sentris kini telah menjadi audiens-sentris dan
algoritma-sensitif, yang artinya isi dan bentuk dakwah sangat ditentukan oleh tren, like, dan
algoritma media sosial. Hal ini menuntut pendekatan teoritis baru dalam studi agama yang
menggabungkan sosiologi digital, teori komunikasi interaktif, dan literasi media religius.
Perubahan ini juga menantang model pendidikan agama tradisional untuk lebih adaptif
terhadap teknologi agar tidak tertinggal oleh dinamika zaman.

% |bid.

% Muh. Taufik Hidayat, “‘Berdakwah Di Media Sosial,’” Jurnal Osf, 2020.

8 Sulaiman Mubarok et al., “SOSIAL MEDIA SEBAGAI MEDIA PENDIDIKAN ISLAM,” Telangke:Jurnal Telangke
lImu Komunikasi 4, no. 2 (2022), doi:10.55542/jiksohum.v4i2.373.

» Alwazir Abdusshomad, "Peran Ustadz Influencer Dalam Penyebaran Dakwah Islam Kepada Generasi Z
Melalui Media Sosial," 67.

30 Campbell, Digital Religion: Understanding Religious Practice in New Media Worlds, 5.

3 Muhamad Parhan et al., “Keefektifan Penyampaian Pesan Islam Melalui Trend (Pesantrend) Di Era
Digital,” MAWA IZH JURNAL DAKWAH DAN PENGEMBANGAN SOSIAL KEMANUSIAAN 14, no. 1 (2023),
do0i:10.32923/maw.v14i1.2769.

32 Cheong, “Tweet the Message? Religious Authority and Social Media Innovation,” 10.

33 Brian Larkin, “New Media in the Muslim World: The Emerging Public Sphere.,” American Ethnologist 29,
no. 1(2002), doi:10.1525/ae.2002.29.1.191.



Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

Secara praktis, temuan ini memiliki beberapa implikasi penting seperti: pertama,
pendidikan agama digital. Lembaga pendidikan Islam dan Kristen perlu merancang kurikulum
yang inklusif terhadap teknologi digital—bukan hanya dalam hal penggunaan platform, tetapi
juga dalam pengembangan etika digital, verifikasi sumber ajaran, serta kritik terhadap konten
keagamaan yang bersifat provokatif. Kedua, Penguatan Kapasitas Da’i dan Guru sehingga
para pendakwah dan guru agama perlu diberi pelatihan tentang media literacy, strategi
komunikasi digital, dan etika dakwah daring, agar mampu memanfaatkan media sosial tanpa
melanggar nilai-nilai agama ataupun menimbulkan perpecahan. Ketiga, Pengembangan
komunitas digital moderat dalam hal ini pemerintah dan organisasi keagamaan dapat
mendorong dan mendanai konten dakwah yang moderat, kreatif, dan dialogis di media sosial
sebagai benteng terhadap radikalisme dan intoleransi digital.

Media sosial dalam konteks dakwah dan pendidikan agama bukan sekadar alat
bantu, melainkan telah menjadi lingkungan baru yang membentuk cara umat beragama
belajar, berinteraksi, dan memaknai iman. Penelitian ini menegaskan bahwa pengaruh media
sosial terhadap keberagamaan tidak bersifat netral—ia bisa menjadi medium pencerahan
maupun polarisasi, tergantung pada siapa yang menggunakannya dan bagaimana ia
digunakan. Oleh karena itu, dakwah dan pendidikan agama digital perlu terus dikawal secara
bijak, kritis, dan strategis.

Pengaruh Positif dan Negatif terhadap Religiusitas

Media sosial dapat memperkuat religiusitas dengan menyediakan akses konten
keagamaan dan membentuk komunitas religius online. Namun, terdapat pula tantangan
seperti penyebaran informasi yang tidak akurat (hoaks), potensi radikalisme, dan distraksi
dari ibadah. Oleh karena itu, literasi digital agama dan pendampingan dalam penggunaan
media sosial sangat diperlukan untuk memaksimalkan dampak positifnya®**. Pentingnya
literasi digital dan moderasi beragama di era digital. Derry Ahmad Rizal dan Nurul Khorina
Seci Vella (2024) menunjukkan bagaimana media sosial dapat digunakan secara strategis
untuk mempromosikan moderasi beragama, toleransi, dan dialog antaragama, khususnya di
kalangan milenial®*. S. Muthmainnah (2020) menekankan peran religiositas siber dalam
membimbing perilaku etis di media sosial, dengan menyatakan bahwa keyakinan agama
dapat bertindak sebagai kompas moral dalam interaksi digital®®. Nini Adelia Tanamal (2022)
mengeksplorasi hubungan antara religiusitas dan perilaku etis di kalangan mahasiswa
milenial di era digital, dan menemukan korelasi yang kuat antara religiusitas dan penerapan
prinsip moral dan etika. Studi-studi ini secara kolektif menggarisbawahi potensi platform
digital untuk mendorong narasi keagamaan yang positif dan perilaku etis, sekaligus
mengakui tantangan dalam menjaga integritas spiritual dan moral dalam dunia yang semakin
digital®’.

Media sosial juga memiliki pengaruh ambivalen terhadap religiusitas umat, di satu sisi
memperkuat ekspresi keagamaan, namun di sisi lain dapat menjadi ruang berkembangnya
disinformasi, radikalisme, dan penurunan kedalaman spiritual. Temuan ini memperkuat tesis
bahwa relasi antara agama dan teknologi tidak netral, tetapi ditentukan oleh bagaimana umat
beragama menggunakan teknologi tersebut dalam kesehariannya®. Platform digital telah
menjadi ruang penting dalam membangun identitas religius terutama di kalangan milenial
dan Generasi Z. Mereka tidak hanya mengonsumsi konten keagamaan, tetapi juga
memproduksi dan membagikannya, menciptakan bentuk baru religiusitas yang bersifat

34 Zalfa, “Dampak Konten Dakwah Media Sosial Terhadap Perkembangan Religiusitas Mahasiswa PAI UNJ.”

*Derry Ahmad Rizal, dan Nurul Khorina Seci Vella. "Moderasi Beragama Dan Literasi Digital.” Visio Dei:
Jurnal Teologi Kristen 6, no. 2 (2024): 104-116.

% S Muthmainnah, “Peran Cyber Religius Dalam Bermedia Sosial,” Infokam, 2020.

3" Nini Adelia Tanamal, “Religiusitas Mahasiswa Milenial Dalam Penerapan Ahlak Dan Etika Di Era Digital,”
JAGADDHITA: Jurnal Kebhinnekaan Dan Wawasan Kebangsaan 1, no. 2 (2022), doi:10.30998/.v1i2.1018.

38 Campbell, Digital Religion: Understanding Religious Practice in New Media Worlds, 7-10.



Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

terbuka, partisipatif, dan lintas batas®. Namun, seperti yang ditunjukkan oleh Derry Ahmad
Rizal dan Nurul Khorina Seci Vella (2024), tanpa literasi digital dan moderasi, platform yang
sama dapat menjadi saluran intoleransi atau penyebaran narasi keagamaan yang eksklusif*.

Temuan ini konsisten dengan pemikiran Campbell dan Cheong, yang menekankan
bahwa media digital tidak hanya mentransmisikan agama, tetapi juga mengonstruksi ulang
pengalaman keagamaan secara sosial dan simbolik*'. Sementara itu, Muthmainnah (2020)
menambahkan bahwa religiusitas siber dapat berfungsi sebagai filter moral dalam interaksi
daring, menekankan pentingnya internalisasi nilai agama untuk menghindari perilaku
destruktif di media sosial*?. Berbeda dengan studi yang lebih fokus pada representasi agama
di media, penelitian ini menekankan dampak perilaku dan menunjukkan bahwa semakin kuat
religiusitas seseorang, semakin besar kemungkinan mereka menunjukkan perilaku etis di
media sosial. Temuan ini diperkuat oleh penelitian Nini Adelia Tanamal (2022) yang
membuktikan adanya korelasi kuat antara religiusitas dan kepatuhan pada prinsip-prinsip
moral digital, khususnya di kalangan mahasiswa*®.

Secara teoretis, temuan ini berkontribusi pada pemahaman mengenai religiusitas
digital (digital religiosity)—yaitu cara keyakinan dan praktik agama diekspresikan,
dipengaruhi, dan dibentuk dalam konteks digital. Religiusitas tidak lagi sekadar berada di
ruang ritual dan institusi, tetapi juga menjadi bagian dari performativitas identitas online, di
mana simbol-simbol keagamaan, kutipan kitab suci, dan ekspresi iman menjadi konten
sehari-hari yang dikurasi dan disebarkan melalui algoritma. Temuan ini juga relevan dengan
teori moralitas media, yang menyoroti bagaimana nilai dan keyakinan memengaruhi
partisipasi etis seseorang dalam dunia digital. Keberagamaan bukan hanya menjadi sumber
narasi, tetapi juga sumber daya etis untuk membentuk interaksi sosial yang bertanggung
jawab di ruang maya.

Secara praktis, ada beberapa implikasi penting dari temuan ini sebagai berikut:
Pertama, pendidikan literasi digital berbasis nilai agama. Institusi keagamaan dan pendidikan
perlu merancang program literasi digital yang tidak hanya mengajarkan penggunaan
teknologi, tetapi juga menekankan etika bermedia sosial berdasarkan ajaran agama. Kedua,
moderasi beragama dalam ruang digital. Pemerintah dan organisasi keagamaan harus aktif
mempromosikan narasi keberagamaan yang inklusif dan toleran melalui platform digital,
untuk menyeimbangkan narasi yang ekstrem atau menyimpang. Ketiga, penguatan identitas
dan etika digital bagi generasi muda. Komunitas dan pendidik perlu memfasilitasi ruang
diskusi daring yang sehat, interaktif, dan reflektif agar generasi muda dapat
mengintegrasikan nilai religius dengan praktik digital sehari-hari secara bijak.

Media sosial memiliki daya transformatif yang besar terhadap religiusitas umat. Di
satu sisi, ia memperluas akses pada ajaran dan komunitas keagamaan, namun di sisi lain
menghadirkan ancaman berupa radikalisasi dan degradasi nilai spiritual. Oleh karena itu,
penguatan religiusitas digital yang etis dan moderat merupakan kebutuhan mendesak untuk
menjamin bahwa perkembangan teknologi tidak menjauhkan manusia dari nilai-nilai
spiritualitas dan kemanusiaan.

Hibriditas Identitas Keagamaan

Media online berperan besar dalam membentuk identitas keagamaan yang hibrida di
kalangan milenial dan Generasi Z. Identitas keagamaan mereka menjadi campuran antara
ajaran tradisional dan pengaruh konten keagamaan yang beragam di dunia maya, yang

¥ Cheong, “Tweet the Message? Religious Authority and Social Media Innovation” 78.

0 Derry Ahmad Rizal, dan Nurul Khorina Seci Vella. "Moderasi Beragama Dan Literasi Digital,” 104.

1 Christensen, “Hashtag Islam: How Cyber-Islamic Environments Are Transforming Religious Authority, by
Gary Bunt,” 89.

42 Muthmainnah, “Peran Cyber Religius Dalam Bermedia Sosial,” 150.

“ Tanamal, “Religiusitas Mahasiswa Milenial Dalam Penerapan Ahlak Dan Etika Di Era Digital,” 70.



Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

sering Kali juga dipengaruhi oleh interpretasi pribadi*. Penelitian menunjukkan adanya
hibridisasi identitas di kalangan Muslim milenial, yang terbuka terhadap berbagai sumber
informasi sekaligus mencari landasan keagamaan yang kuat*. Identitas hibrid ini terwujud
dalam cara berpakaian, hubungan sosial, dan ekspresi keagamaan, yang sering kali
dipengaruhi oleh kelompok agama konservatif melalui media sosial*. Paparan media daring
terbukti memoderasi konservatisme agama di kalangan khalayak Muslim, dengan lingkungan
keluarga yang lebih kondusif untuk moderasi daripada lingkungan sosial atau politik*’.
Beberapa organisasi pemuda Islam mengelola identitas hibrid ini dengan memadukan ajaran
Islam dengan budaya populer dalam upaya penjangkauan mereka*. Studi-studi ini menyoroti
interaksi kompleks antara media digital, identitas keagamaan, dan budaya kaum muda dalam
membentuk religiusitas Muslim kontemporer di Asia Tenggara.

Media online telah menjadi ruang penting dalam membentuk identitas keagamaan
yang hibrida di kalangan milenial dan Generasi Z. Fenomena ini menciptakan identitas
keagamaan yang tidak lagi murni berdasarkan tradisi, melainkan campuran antara ajaran
agama konvensional dan pengaruh konten digital yang beragam, termasuk interpretasi
pribadi yang cair®®. Temuan ini sejalan dengan penelitian sebelumnya yang menunjukkan
bahwa Muslim milenial cenderung mengonsumsi berbagai sumber informasi keagamaan
sekaligus tetap berusaha mempertahankan landasan normatif agama.*® Namun, penelitian
ini juga memperlihatkan bahwa hibriditas identitas tidak selalu bersifat liberal—ia dapat
dipengaruhi oleh kelompok konservatif melalui media sosial, yang turut membentuk ekspresi
keagamaan dalam gaya hidup, relasi sosial, dan praktik keberagamaan.®'

Beberapa studi sebelumnya, seperti yang dilakukan oleh Bunt (2018),
mengidentifikasi bahwa media digital memperluas akses terhadap narasi keagamaan yang
plural, mendorong interpretasi yang lebih personal.®® Namun, penelitian ini menemukan
bahwa meskipun generasi muda Muslim terpapar pada beragam perspektif, lingkungan
keluarga tetap menjadi faktor kunci dalam moderasi konservatisme agama dibandingkan
lingkungan politik atau sosial yang lebih polarisasi.®® Temuan ini berbeda dengan argumen

4 lailatur Rofidah and Abdul Muhid, “Media Dan Hibrid Identitas Keagamaan Di Era Digital,” Jurnal
Dakwah Dan Komunikasi 7, no. 1 (2022), doi:10.29240/jdk.v7i1.4805.

% Chaider S Bamualim. Kaum Muda Muslim Milenial: Konservatisme, Hibridasi Identitas dan Tantangan
Radikalisme. Center For The Study of Religion and Culture (CSRC) Pusat Kajian Agama dan Budaya UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta, 2018, 25.

% Muhammad Igbal Juliansyahzen, “HYBRID YOUNG-MUSLIM: Intersection Manhaj, Political Identity, and
Modernity through Social Media,” Ijtima lyya Journal of Muslim Society Research 6, no. 2 (2021),
doi:10.24090/ijtimaiyya.v6i2.6045.

47 Kholis Ridho et al., “Media Online Dan Perilaku Keberagamaan Muslim Pengalaman Di Indonesia,
Malaysia Dan Brunai Darussalam,” Dialog 42, no. 1 (2020), doi:10.47655/dialog.v42i1.320.

“8 Dony Arung Triantoro, Eko Saputra, and Tri Wahyuni, “MENGELOLA HIBRIDASI IDENTITAS ANAK MUDA
ISLAM: STUDI PADA LEMBAGA TERAS DAKWAH DI YOGYAKARTA,” Jurnal MD 5, no. 2 (2019),
do0i:10.14421/jmd.2019.52-01.

%9 David Martin, Jose Casanova, and Peter Beyer, “Public Religions in the Modern World,” The British
Journal of Sociology 47, no. 1 (1996), doi:10.2307/591125, 65.

%0 Christensen, “Hashtag Islam: How Cyber-Islamic Environments Are Transforming Religious Authority, by
Gary Bunt,” 112.

1 Martin Van Bruinessen, Contemporary Developments in Indonesian Islam: Explaining the “Conservative
Turn,” Contemporary Developments in Indonesian Islam: Explaining the “Conservative Turn,” 2013,
doi:10.1080/00074918.2013.850644, 344.

*2 Christensen, “Hashtag Islam: How Cyber-Islamic Environments Are Transforming Religious Authority, by
Gary Bunt,” 98.

53 Robert W. Hefner, Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia, Civil Islam: Muslims and
Democratization in Indonesia, 2011, doi:10.2307/3557788, 45.



Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

bahwa media sosial cenderung memperkuat ekstremisme; sebaliknya, dalam konteks
tertentu, ia justru dapat menjadi alat untuk hibridisasi yang lebih moderat.>

Secara teoretis, penelitian ini memperkaya diskusi tentang post-traditional religiosity
(Giddens, 1991) dan liquid religion (Gauthier, 2020), yang menekankan fleksibilitas identitas
keagamaan di era digital.>® Hibriditas identitas keagamaan yang ditemukan dalam studi ini
menunjukkan bahwa agama tidak lagi dipahami secara monolitik, melainkan sebagai entitas
yang dinamis, dipengaruhi oleh interaksi antara otoritas keagamaan tradisional dan agensi
individu dalam ruang digital.

Temuan ini memiliki relevansi praktis, terutama dalam pendekatan pendidikan agama
dan kebijakan literasi digital. Pertama, lembaga keagamaan perlu mengembangkan strategi
dakwah yang adaptif, seperti yang dilakukan beberapa organisasi pemuda Islam yang
memadukan Islam dengan budaya populer untuk menjangkau generasi muda.*®® Kedua,
pentingnya penguatan literasi media untuk membantu generasi muda mengkritisi konten
keagamaan secara lebih selektif. Ketiga, lingkungan keluarga harus didorong sebagai ruang
dialog yang konstruktif guna menyeimbangkan pengaruh media sosial.

Hibriditas identitas keagamaan di kalangan generasi muda Muslim mencerminkan
dinamika kompleks antara modernitas digital dan tradisi. Temuan ini tidak hanya memperluas
pemahaman akademis tentang transformasi religiusitas kontemporer tetapi juga
menawarkan wawasan praktis bagi pendidik, pembuat kebijakan, dan aktor keagamaan
dalam merespons perubahan ini secara lebih efektif.

Reklamasi Keimanan di Era Digital

Agama digital bukan hanya tren sesaat, tetapi refleksi evolusi praktik keagamaan di
era modern. Umat dapat mereklamasi keimanan mereka secara fleksibel dan adaptif melalui
dunia maya. Media sosial berfungsi sebagai ruang penguatan pemahaman keagamaan,
khususnya bagi generasi muda yang aktif secara digital®’. Era digital membawa perubahan
signifikan pada pendidikan Islam dan praktik dakwah. Ormas Islam beradaptasi dengan
memanfaatkan platform digital untuk sosialisasi dan pengembangan karakter. ImanPath
menggunakan berbagai media digital agar dakwahnya lebih mudah diakses®®. Pondok
pesantren juga berevolusi untuk menghadapi tantangan era digital melalui program literasi
digital, kegiatan ekstrakurikuler, pengembangan organisasi, pelatihan guru, dan praktik
mengajar®. Adaptasi ini bertujuan untuk menjaga relevansi pendidikan dan dakwah Islam
dalam menghadapi kemajuan teknologi yang pesat.

Era digital telah mentransformasi praktik keagamaan, tidak hanya sebagai medium
baru, tetapi juga sebagai ruang di mana umat beragama—khususnya generasi
muda—secara aktif merekonstruksi pemahaman dan ekspresi keimanan mereka.®
Fenomena ini menunjukkan bahwa agama digital (digital religion) bukan sekadar tren sesaat,
melainkan bagian dari evolusi keberagamaan modern, di mana fleksibilitas dan adaptasi

> Robert W. Hefner, Remaking Muslim Politics: Pluralism, Contestation, Democratization, Remaking
Muslim Politics: Pluralism, Contestation, Democratization, 2009, doi:10.1017/s1537592705660495.

> Anthony Giddens, “Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late Modern Age,” in The New
Social Theory Reader, 2020, doi:10.4324/9781003060963-59, 76.

% The Madrasa in Asia: Political Activism and Transnational Linkages, The Madrasa in Asia: Political
Activism and Transnational Linkages, 2008, do0i:10.5117/9789053567104, 134.

" Putri Andriyana, dan Bob Adrian. "Agama, Media, dan Masyarakat di Era Digital," 95.

*® Deden Mauli Darajat and Cinta Rahmi, “Praktik Dakwah Digital ImanPath Di Era Internet of Things,”
Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah Dan Kemasyarakatan 26, no. 2 (2022), doi:10.15408/dakwah.v26i2.29325.

% Azhar Kholifah, “Strategi Pendidikan Pesantren Menjawab Tantangan Sosial Di Era Digital,” Jurnal
Basicedu 6, no. 3 (2022), doi:10.31004/basicedu.v6i3.2811.

¢ Campbell, Digital Religion: Understanding Religious Practice in New Media Worlds.

10



Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

menjadi kunci.’" Media sosial, misalnya, tidak hanya berfungsi sebagai saluran informasi,
tetapi juga sebagai ruang penguatan identitas keagamaan, memungkinkan individu untuk
terlibat dalam diskusi keagamaan, mengakses konten religius secara mandiri, dan bahkan
membentuk komunitas spiritual virtual.®?

Penelitian sebelumnya, seperti karya Campbell (2013), menekankan bahwa internet
menciptakan "otonomi religius" di mana individu bebas memilih interpretasi keagamaan
tanpa bergantung sepenuhnya pada otoritas tradisional.®® Namun, temuan dalam penelitian
ini menunjukkan bahwa meskipun generasi muda memang lebih mandiri dalam mengakses
pengetahuan agama, mereka tetap mencari legitimasi melalui organisasi keagamaan
(ormas) dan lembaga pendidikan Islam yang telah beradaptasi dengan dunia digital.®
Dengan demikian, ada dialektika antara kebebasan eksplorasi individu dan upaya institusi
keagamaan untuk tetap relevan.

Sementara beberapa studi (mis., Bunt 2018) berfokus pada risiko fragmentasi otoritas
keagamaan di dunia digital, penelitian ini justru menemukan bahwa ormas Islam seperti
Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah berhasil memanfaatkan platform digital untuk
memperluas pengaruh dakwah mereka. Contohnya, gerakan #ImanPath menggunakan
media sosial untuk menyajikan konten keagamaan yang lebih mudah diakses,
menggabungkan pendekatan tradisional dengan gaya komunikasi generasi muda.%

Secara teoretis, temuan ini memperkuat konsep liquid religion (Gauthier, 2013), yang
menggambarkan agama sebagai entitas yang cair dan beradaptasi dengan konteks digital.®
Selain itu, penelitian ini mendukung teori mediated religiosity (Hoover, 2006), yang
menekankan bahwa media tidak hanya menyampaikan pesan keagamaan, tetapi juga
membentuk cara beragama itu sendiri.” Hasil penelitian juga memperkaya diskusi tentang
post-secularism (Habermas, 2008 dalam Jirgen Habermas: Between naturalism and
religion. Translated by Ciaran Cronin), di mana agama tidak menghilang di era modern,
melainkan berubah bentuk melalui mediasi teknologi®®.

Temuan ini memiliki relevansi praktis yang luas, terutama dalam bidang pendidikan
agama, dakwah, dan kebijakan literasi digital sebagai berikut: Pertama, adaptasi lembaga
keagamaan. Ormas dan pesantren perlu terus mengembangkan strategi digital, seperti
program literasi digital untuk santri dan pelatihan guru dalam penggunaan media sosial untuk
dakwah. Kedua, pendidikan agama yang dinamis. Kurikulum pendidikan Islam harus
mengintegrasikan pemahaman kritis terhadap konten digital, mempersiapkan generasi muda
untuk menghadapi tantangan informasi yang berlebihan (information overload). Ketiga,
Kebijakan Literasi Digital: Pemerintah dan organisasi masyarakat harus berkolaborasi dalam
kampanye literasi media keagamaan untuk mencegah penyebaran radikalisme dan hoaks.

Reklamasi keimanan di era digital mencerminkan transformasi mendalam dalam cara
agama dipahami, dipraktikkan, dan diajarkan. Temuan penelitian ini tidak hanya memperluas
pemahaman akademis tentang interaksi antara agama dan teknologi tetapi juga memberikan
panduan praktis bagi lembaga keagamaan, pendidik, dan pembuat kebijakan dalam

&1 Stef Aupers and Dick Houtman, “Beyond the Spiritual Supermarket: The Social and Public Significance of
New Age Spirituality,” in New Age Spirituality: Rethinking Religion, 2011.

2 Rachel Wagner, Godwired: Religion, Ritual and Virtual Reality, Godwired: Religion, Ritual and Virtual
Reality, 2012, do0i:10.4324/9780203148075, 78.

5 Campbell, Digital Religion: Understanding Religious Practice in New Media Worlds, 62.

& Hefner, Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia.

% M Pabbajah et al., “Internet of Religion: Islam and New Media Construction of Religious Movements in
Indonesia,” 2020, doi:10.4108/eai.1-10-2019.2291750.

% Tuomas Martikainen and Francgois Gauthier, Religion in the Neoliberal Age: Political Economy and Modes
of Governance, Religion in the Neoliberal Age: Political Economy and Modes of Governance, 2013.

8 Stewart M. Hoover, Religion in the Media Age, Religion in the Media Age, 2006,
doi:10.4324/9780203503201.

% Franklin I. Gamwell, “Jiirgen Habermas: Between Naturalism and Religion. Translated by Ciaran Cronin,”
International Journal for Philosophy of Religion 70, no. 2 (2011), doi:10.1007/s11153-011-9305-6.

11



Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

merespons perubahan ini. Dengan pendekatan yang adaptif, agama dapat tetap relevan
sebagai sumber makna di tengah percepatan dunia digital.

Kesimpulan

Teknologi digital telah secara fundamental mengubah lanskap keberagamaan
generasi muda Muslim di Indonesia, menciptakan ekosistem religiusitas baru yang hibrid.
Transformasi ini tidak serta-merta menggantikan otoritas tradisional, melainkan mendorong
institusi keagamaan mapan seperti NU dan Muhammadiyah untuk beradaptasi dan
memanfaatkan platform digital. Penelitian ini mengisi celah pada kurangnya analisis
mengenai interaksi dinamis antara media digital dan lembaga keagamaan tradisional yang
kuat dalam konteks spesifik Indonesia, di mana banyak studi cenderung berfokus pada
pergeseran otoritas secara umum atau pada fenomena penceramah independen semata.

Identifikasi fenomena "identitas keagamaan hibrid" di kalangan anak muda, yang
secara aktif meramu pemahaman agama dari sumber digital modern dan nilai-nilai yang
ditanamkan oleh otoritas tradisional. Temuan ini menantang pandangan universal tentang
agama digital dengan menunjukkan bahwa konteks sosial-budaya lokal secara signifikan
membentuk hasil dari transformasi tersebut, menciptakan sebuah ruang negosiasi unik
antara tradisi dan modernitas. Dengan demikian, penelitian ini menawarkan perspektif baru
bahwa digitalisasi agama di Indonesia bukanlah proses disrupsi total, melainkan sebuah
proses adaptasi dan sintesis yang kompleks.

Daftar Pustaka

Andriyana, Putri, dan Bob Adrian. 2024. “Agama, Media, dan Masyarakat di Era Digital.” Borneo:
Journal of Islamic Studies 4 (2): 85—95.

Aupers, Stef, and Dick Houtman. “Beyond the Spiritual Supermarket: The Social and Public
Significance of New Age Spirituality.” In New Age Spirituality: Rethinking Religion, 2011.
Bruinessen, Martin Van. Contemporary Developments in Indonesian Islam: Explaining the
“Conservative Turn.” Contemporary Developments in Indonesian Islam: Explaining the

“Conservative Turn,” 2013. doi:10.1080/00074918.2013.850644.

Campbell, Heidi A. Digital Religion: Understanding Religious Practice in New Media Worlds. Digital
Religion:  Understanding  Religious  Practice in New Media Worlds, 2012.
do0i:10.4324/9780203084861.

Cheong, Pauline Hope. “Tweet the Message? Religious Authority and Social Media Innovation.”
Journal  of  Religion, Media and  Digital Culture 3, no. 3 (2014).
doi:10.1163/21659214-90000059.

Christensen, Henrik Reintoft. “Hashtag Islam: How Cyber-Islamic Environments Are Transforming
Religious Authority, by Gary Bunt.” Comparative Islamic Studies 14, no. 1-2 (2021).
doi:10.1558/cis.20054.

Darajat, Deden Mauli, and Cinta Rahmi. “Praktik Dakwah Digital ImanPath Di Era Internet of Things.”
Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah Dan Kemasyarakatan 26, no. 2 (2022).
doi:10.15408/dakwah.v26i2.29325.

Faisal, Muhammad. “Manajemen Pendidikan Moderasi Beragama Di Era Digital.” Journal of
International Conference On Religion, Humanity and Development, 2020.

Gamwell, Franklin I. “Jirgen Habermas: Between Naturalism and Religion. Translated by Ciaran
Cronin.” International Journal for Philosophy of Religion 70, no. 2 (2011).
doi:10.1007/s11153-011-9305-6.

Giddens, Anthony. “Modernity and Self-ldentity: Self and Society in the Late Modern Age.” In The
New Social Theory Reader, 2020. doi:10.4324/9781003060963-59.

Hefner, Robert W. Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia. Civil Islam: Muslims and
Democratization in Indonesia, 2011. doi:10.2307/3557788.

12



Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

———. Remaking Muslim Politics: Pluralism, Contestation, Democratization. Remaking Muslim
Politics: Pluralism, Contestation, Democratization, 2009. doi:10.1017/s1537592705660495.

Hjarvard, Stig. “The Mediatization of Religion: A Theory of the Media as Agents of Religious Change.”
Northern Lights: Film & Media Studies Yearbook 6, no. 1 (2008). doi:10.1386/nl.6.1.9_1.

Hoover, Stewart M. Religion in the Media Age. Religion in the Media Age, 2006.
do0i:10.4324/9780203503201.

Iryani, Juniarti, and Nurwahid Syam. “Peran Media Sosial Dalam Menyebarkan Pesan Agama Dan
Perubahan Sosial.” PUSAKA 11, no. 2 (2023). d0i:10.31969/pusaka.v11i2.1242.

Juliansyahzen, Muhammad Igbal. “HYBRID YOUNG-MUSLIM: Intersection Manhaj, Political Identity,
and Modernity through Social Media.” ljtima& lyya Journal of Muslim Society Research 6, no. 2
(2021). doi:10.24090/ijtimaiyya.v6i2.6045.

Kertamukti, Rama. “Instagram Religious Moderation Dialogue Space for Generation Z.” Nyimak:
Journal of Communication 6, no. 2 (2022). doi:10.31000/nyimak.v6i2.6670.

Kholifah, Azhar. “Strategi Pendidikan Pesantren Menjawab Tantangan Sosial Di Era Digital.” Jurnal
Basicedu 6, no. 3 (2022). doi:10.31004/basicedu.v6i3.2811.

Larkin, Brian. “New Media in the Muslim World: The Emerging Public Sphere.” American Ethnologist
29, no. 1 (2002). doi:10.1525/ae.2002.29.1.191.

Martikainen, Tuomas, and Francois Gauthier. Religion in the Neoliberal Age: Political Economy and
Modes of Governance. Religion in the Neoliberal Age: Political Economy and Modes of
Governance, 2013.

Martin, David, Jose Casanova, and Peter Beyer. “Public Religions in the Modern World.” The British
Journal of Sociology 47, no. 1 (1996). doi:10.2307/591125.

Maulana, Abdullah Muslich Rizal. “Agama Digital (Digital Religion) Dan Relevansinya Terhadap Studi
Agama Interdisipliner: Sebuah Tinjauan Literatur” At-Tafkir 15, no. 2 (2022).
doi:10.32505/at.v15i2.4821.

Mubarok, Sulaiman, Hendra Kurniawan, Dea Putri Wulandari, and Yayat Suharyat. “Sosial Media
Sebagai Media Pendidikan Islam.” Telangke:Jurnal Telangke lImu Komunikasi 4, no. 2 (2022).
do0i:10.55542/jiksohum.v4i2.373.

Muthmainnah, S. “Peran Cyber Religius Dalam Bermedia Sosial.” Infokam, 2020.

Pabbajah, M, H Jubba, R Widyanti, T Pabbajah, and S Iribaram. “Internet of Religion: Islam and New
Media Construction of Religious Movements in Indonesia,” 2020.
do0i:10.4108/eai.1-10-2019.2291750.

Parhan, Muhamad, Maimunah Zilallah, Gabriela Oktaviani Subrata, Asma Khari, and Sheila Mitha
Nurahmi Subadri. “Keefektifan Penyampaian Pesan Islam Melalui Trend (Pesantrend) Di Era
Digital.” MAWA IZH JURNAL DAKWAH DAN PENGEMBANGAN SOSIAL KEMANUSIAAN 14, no. 1
(2023). d0i:10.32923/maw.v14i1.2769.

Ridho, Kholis, Bintan Humeira, Rachmat Baihaky, and Helmi Hidayat. “Media Online Dan Perilaku
Keberagamaan Muslim Pengalaman Di Indonesia, Malaysia Dan Brunai Darussalam.” Dialog
42, no. 1 (2020). doi:10.47655/dialog.v42i1.320.

Rofidah, Lailatur, and Abdul Muhid. “Media Dan Hibrid Identitas Keagamaan Di Era Digital.” Jurnal
Dakwah Dan Komunikasi 7, no. 1 (2022). doi:10.29240/jdk.v7i1.4805.

Saumantri, Theguh, Taufik Hidayatulloh, and Dhea Dayuranggi Meghatruh. “Konsumerisme Beragama
Di Era Digital: Analisis Paradigma Postmodernisme Jean Baudrillard Terhadap Fenomena
Beragama Umat Islam Di Indonesia.” Islamadina : Jurnal Pemikiran Islam 24, no. 2 (2023).
doi:10.30595/islamadina.v24i2.14961.

Tanamal, Nini Adelia. “Religiusitas Mahasiswa Milenial Dalam Penerapan Ahlak Dan Etika Di Era
Digital.” JAGADDHITA: Jurnal Kebhinnekaan Dan Wawasan Kebangsaan 1, no. 2 (2022).
doi:10.30998/.v1i2.1018.

Taufik Hidayat, Muh. “‘Berdakwah Di Media Sosial.”” Jurnal Osf, 2020.

Tawagal, Rizki Surya, and Ridma Meltareza. “Teknologi Perubahan Terhadap Kehidupan Beragama.”
JURNAL LENSA MUTIARA KOMUNIKASI 6, no. 1 (2022). d0i:10.51544/jlmk.v6i1.3141.

13



Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

The Madrasa in Asia : Political Activism and Transnational Linkages. The Madrasa in Asia : Political
Activism and Transnational Linkages, 2008. doi:10.5117/9789053567104.

Triantoro, Dony Arung, Eko Saputra, and Tri Wahyuni. “Mengelola Hibridasi Identitas Anak Muda
Islam: Studi Pada Lembaga Teras Dakwah Di Yogyakarta.” Jurnal MD 5, no. 2 (2019).
do0i:10.14421/jmd.2019.52-01.

Trisnawati, Rina, Noormawanti Noormawanti, and Sarbini Sarbini. “Peran Guru Pendidikan Agama
Islam Dalam Mengatasi Pengaruh Media Sosial (Studi Kasus SMP Negeri 1 Bumi Ratu Nuban).”
PROFETIK:  Jurnal Mahasiswa  Pendidikan Agama Islam 1, no. 2 (2021).
do0i:10.24127/profetik.v1i2.1490.

Wagner, Rachel. Godwired: Religion, Ritual and Virtual Reality. Godwired: Religion, Ritual and Virtual
Reality, 2012. doi:10.4324/9780203148075.

Wahyudin, Didin. “Relasi Agama, Media dan Narasi Moderasi Beragama Pada Generasi Z di
Tulungagung.” Dinamika Penelitian: Media Komunikasi Penelitian Sosial Keagamaan 23, no.
01 (2023). d0i:10.21274/dinamika.2023.23.01.131-148.

Zalfa, Anastya. “Dampak Konten Dakwah Media Sosial Terhadap Perkembangan Religiusitas
Mahasiswa PAI UNJ.” AL-IDZAAH: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi 4, no. 01 (2022).
doi:10.24127/al-idzaah.v4i01.1709.

14



