NARASI BAB AL-ILM: KONTEKSTUALISASI ALI BIN ABI THALIB

DALAM PERIWAYATAN HADIS DAN PEMBENTUKAN INTLEKTUAL

ISLAM
Ach Badri Amien
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
badriansyah733@gmail.com
Widayatul Amalia
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
e-mail: widayatulamalia18@gmail.com
Abstract

Ali ibn Abi Talib was known as a figure with a breadth of knowledge so that the Prophet called
himself the city of knowledge, while Ali was called its gate. However, in the narration of hadith,

Ali's contribution is relatively small compared to other companions such as Abu Hurairah

or

Anas ibn Malik. This condition raises academic questions that become a research gap because
previous studies only highlight aspects of Ali's leadership and knowledge in general, without

specifically examining the relationship between the title of bab al-‘llm and the limited narration of

hadith and its implications for the formation of Islamic civilization. This study aims to explain the
reasons why the Prophet called Ali the gate of knowledge, analyze the factors that led to the
small number of hadith he narrated, and trace the influence of his knowledge on the
development of Islamic intellectualism. The approach used is descriptive qualitative through a
literature study sourced from classical works and modern scientific literature. The findings of this
study indicate that the title of bab al-‘lim reflects Ali's spiritual and intellectual depth, while his
careful narration of hadith is related to his commitment to maintaining the authenticity of the
Prophet's words. On the other hand, his contributions to Islamic civilization are evident in laying
the foundations of the science of grammar, strengthening the tradition of interpretation, and

early theological-philosophical thought in Islam. Thus, this study provides novel value

in

understanding Ali ibn Abi Talib's intellectual position as a narrator and early architect of the

Islamic scientific tradition.
Keywords: Ali bin Abi Thalib, Gate of Knowledge, Narration of Hadith

Abstrak

Ali bin Abi Thalib dikenal sebagai sosok dengan keluasan ilmu sehingga Nabi menyebut dirinya
sebagai kota ilmu, sedangkan Ali disebut sebagai gerbangnya. Namun demikian, dalam
periwayatan hadis, kontribusi Ali tergolong sedikit dibandingkan dengan sahabat lain seperti
Abu Hurairah atau Anas bin Malik. Kondisi ini menimbulkan pertanyaan akademik yang menjadi
celah penelitian karena kajian sebelumnya hanya menyoroti aspek kepemimpinan dan keilmuan
Ali secara umum, belum secara khusus menelaah keterkaitan antara gelar bab al-‘Ilm dengan
minimnya periwayatan hadis serta implikasinya terhadap pembentukan peradaban Islam.
Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan alasan Nabi menyebut Ali sebagai gerbang ilmu,
menganalisis faktor-faktor yang menyebabkan sedikithya hadis yang diriwayatkannya, serta
menelusuri pengaruh keilmuannya terhadap perkembangan intelektual Islam. Pendekatan yang
digunakan adalah kualitatif deskriptif melalui studi pustaka yang bersumber dari karya klasik
dan literatur ilmiah modern. Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa gelar bab al-‘llm
mencerminkan kedalaman spiritual dan intelektual Ali, sedangkan kehati-hatiannya dalam
meriwayatkan hadis berkaitan dengan komitmennya menjaga keotentikan sabda Nabi. Di sisi
lain, kontribusinya terhadap peradaban Islam tampak pada peletakan dasar ilmu nahwu,
penguatan tradisi tafsir, dan pemikiran teologis-filosofis awal dalam Islam. Dengan demikian,
penelitian ini memberikan nilai kebaruan dalam memahami posisi intelektual Ali bin Abi Thalib

secara integral sebagai periwayat, dan juga arsitek awal tradisi keilmuan Islam.

Kata kunci: Ali bin Abi Thalib, Gerbang limu, Periwayatan Hadis

Received : 11 November 2025; Revised: 15 November 2025; Accepted: 20 Nopember 2025

© nama penulis
-3 4

15


mailto:badriansyah733@gmail.com
mailto:widayatulamalia18@gmail.com

Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

Penulis korespondensi : Muhammad lIzul Ridho
This is an open access article under the CC-BY license

Pendahuluan

Dalam tinjauan sejarah Islam, tercatat empat khalifah sebagai pengganti Nabi Saw. salah
satunya adalah Ali bin Abi Thalib. la dikenal sebagai tokoh sentral dalam keilmuan Islam, yang mampu
menjadi pelopor kemajuan dan perkembangan keilmuan Islam. Pada suatu ketika Nabi Saw. pernah
menyampaikan dalam beberapa riwayat bahwa Ali bin Abi Thalib adalah gerbangnya ilmu, sedangkan
Nabi adalah kotanya.*

Pernyataan Nabi tersebut justru menimbulkan kontroversial yang kenyataannya tidak
menerima pernyataan tersebut. Mereka adalah kaum Khawarij, sehingga beberapa tokohnya banyak
ingin membuktikan tentang kebenaran apa yang telah disampaikan Nabi. Kemudian satu persatu dari
mereka datang menghampiri, masing-masing mengajukan sepuluh pertanyaan yang serupa kepada Ali
bin Abi Thalib, dengan maksud menguji kedalaman ilmunya. Tanpa kesulitan, Ali memberikan sepuluh
jawaban yang berbeda untuk setiap individu, meskipun pertanyaannya sama. Hal ini tidak
menunjukkan keluasan dan keunikan ilmunya, tetapi juga membuat para penanya terpesona oleh
kecerdasannya. Kekaguman mereka berujung pada pengakuan bahwa memang benar seperti yang
dikatakan bahwa Ali bin Abi Thalib adalah gerbang ilmu.?

Pada masa kepemimpinan Ali bin Abi Thalib, perkembangan ilmu-ilmu keislaman mengalami
sebuah kemajuan yang pesat. Berbagai cabang pengetahuan seperti tafsir Al-Qur’an, figih, ilmu
kalam, filsafat Islam mulai tumbuh subur dan terstruktur dengan lebih sistematis. Namun ditinjau
secara kuantitas periwayatan hadis, Ali bin Abi Thalib tidak banyak berkontribusi dalam meriwayatkan
hadis. Bahkan, ia kalah dari sahabat seperti Abu Hurairah, Anas bin Malik dan beberapa sahabat
lainnya. Sedangkan di sisi yang lain, kedudukan Ali bin Abi Thalib sangat istimewa dibandingkan
dengan sahabat lain dalam aspek keilmuan, ia memiliki kontribusi besar dalam keilmuan Islam,
sehingga beberapa riwayat menunjukkan bahwa sahabat lain juga perlu untuk diperhitungkan
sebagaimana sahabat Ali dalam kemajuan dan perkembangan keilmuan Islam.?

Kemajuan keilmuan Islam tidak lepas dari perannya Ali bin Abi Thalib dalam memberikan

diskursus yang mendalam tentang ajaran Islam. Ia memiliki pemikiran yang tajam, retorika yang luar biasa,
dan kemampuannya menjadikan dirinya sebagai tokoh yang paling berpengaruh bagi kemajuan Islam. Oleh
karena itu, berbagai aliran dan mazhab banyak merujuk pada pemikiran Ali bin Abi Thalib termasuk dalam

bidang ilmu kalam dan tasawuf.

Beragam diskusi dan produk riset akademik di atas, sejauh penelusuran penulis, belum ada yang
memotret wacana dan nalar tentang keilmuan Ali bin Abi Thalib dan kontributor dalam periwayatan
hadis. Padahal, dalam meriwayatkan hadis sangat memiliki pengaruh besar bagi umat Islam.
Tujuannya, untuk menghindari dari hadis-hadis palsu yang banyak diriwayatkan oleh suatu kaum yang
hanya pengakuan saja di kalangan muhaddisin. Oleh karenanya, maka tulisan ini hendak
mendeskripsikan nalar tentang periwayatan hadis dari Ali bin Abi Thalib sebagai gerbang ilmu
pengetahuan.

! AbU ‘Adullah al-Hakim al-NTsabarT, Al-Mustadrak ‘Ala al-Sahihain, lilid 11l (BeirGt: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
1990), 137.

2 Muhammad bin AbT Bakar al-‘Usflri, Al-Maw@&’iz al-‘Usfriyyah: Musytamilun ‘Ala Arba’ina min al-Ahadrs
al-Annabawiyyah (t.t: tp, t.t), 4.

3 Ikhrom Norvaizi et all, ‘Sejarah Kepemimpinan Ali bin Abi Thalib: Analisis Perannya dalam Perkembangan
Peradaban Islam’, Tsagafah & Tarikh 9, no. 1 (June 2024): 49-64.

16



Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

Pada penelitian sebelumnya telah dilakukan dengan baik oleh Muhammadiyah Amin pada tahun
2022 dengan judul “Menelusuri Kehati-hatian Khulafa’ Al-Rasyidun dalam Periwayatan Hadis Nabi”.
Pada tahun 2019 penelitian sebelumnya yang ditulis oleh Sugirman dengan judul “Peran Khalifah Ali
bin Abi Thalib dalam Meletakkan Dasar-dasar liImu Nahwu”. Oleh karena itu, yang menjadi pembeda
dari penelitian sebelumnya adalah fokus pada kajian khalifah Ali bin Abi Thalib sebagai gerbang ilmu
sekaligus kontribusinya dalam periwaytan hadis.

Metode Penelitian
Penelitian ini mengandalkan sumber-sumber data yang diperoleh melalui studi kepustakaan

(library research) dengan pendekatan deskriptif analitis. Data dikumpulkan dan dianalisis dari
berbagai literatur yang relevan, termasuk buku-buku akademik, jurnal ilmiah, karya-karya Ulama
terdahulu berupa kitab klasik, serta referensi-referensi lain yang mendukung dalam pembahasan.
Pendekatan ini dipilih guna untuk memperoleh pemahaman yang mendalam, komprehensif, dan
kontekstual terhadap topik yang dikaji, dengan menitikberatkan pada ketajaman analisis terhadap
teks dan pemikiran dalam literatur tersebut. Berangkat dari diskursus di atas, maka tulisan ini akan
menjawab tiga persoalan utama; pertama, apa alasannya Nabi Saw. menyampaikan bahwa Ali adalah
gerbangnya ilmu. Kedua, mengapa Ali bin Abi Thalib tidak banyak meriwayatkan hadis. Ketiga, apa
pengaruh keilmuan Ali bin Abi Thalib dalam kemajuan peradaban Islam. Dengan tiga rumusan
masalah tersebut, maka tulisan ini akan menghasilkan pemahaman bahwa kajian ini tidak hanya
sebatas narasi yang mati, melainkan juga akan terjawabkan bagi generasi dalam dunia pendidikan.
Tujuan penelitian ini pertama, untuk membahas keilmuannya Ali bin Abi Thalib sehingga disebut
sebagai gerbangnya ilmu oleh Nabi Saw. kedua, kontribusi Ali dalam periwayatan hadis, serta
implikasinya keilmuan Ali bagi kemajuan peradaban Islam..

Hasil dan Pembahasan
Potret Ali bin Abi Thalib sebagai Gerbang limu

Sosok figur sentral cendekiawan muslim yang mendapat gelar bib al-Ilm dari Nabi Saw. adalah Ali bin
Abi Thalib. Salah seorang sahabat, sepupu dan menantu Nabi yang masuk Islam pertama kali pada saat
masih muda (a/-Sabigiina al-Awwalin).* Julukan bab al-Ilm tersebut bukan berarti tanpa didasari sebuah
alasan, melainkan ada suatu keistimewaan dibalik perkataan Nabi yang dimiliki Ali bin Abi Thalib yang
tidak ada pada sahabat yang lain. Ta mulai diasuh oleh Nabi sejak ia masih relatif muda, sehingga ilmu yang

diserap langsung berasal dari sumbernya.

Nabi Saw. mengetahui tentang kedalaman ilmu yang dimiliki Ali bin Abi Thalib, sehingga nabi

menyampaikan dengan tegas sebagaimana yang disebutkan dalam riwayat hadis berikut:
08 (e Ge aSlalls Gl g DATs o) 28 o s B i) (B DI S 2 AT
Ml Gl 5 alsll A Ui Al 5 ale ) e 0 505 06

Telah meriwayatkan al-Bazzar dan al-Thabrani dalam kitab al-Ausat dari Jabir bin Abdillah. Telah

meriwayatkan al-Tirmidzi dan al-Hakim dari Ali berkata, bahwa Rasulullah Saw. bersabda; “Aku adalah

kotanya ilmu, sedangkan Ali adalah gerbangnya”.

* AbG Ja’far Muhammad bin ‘Amr bin MUsa bin Himad al-‘UqaylT al-MakkT, al-Du’afa’ al-Kabir li al-‘UgaylT, Juz, |
(Beirt: Dar al-Kutub al-‘limiyyah, 1984), 235.

> Kualitas hadis ini menurut Imam al-SuyGti adalah hasan. Bukan hadis sahih seperti yang diucapkan Imam
al-hakim. Bukan pula hadis maudhu’ seperti yang dituduhkan oleh Imam Nawawi dan lbnu al-Jauzi. Lihat

17



Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

Dalam hadis yang disebutkan pada narasi diatas ditemukan yang serupa dalam karya-karya
Ulama lainnya seperti riwayat lain, Nabi Saw. tidak hanya memberi julukan kepada sahabat Ali bin
Abi Thalib saja, melainkan juga kepada sahabat yang lain khususnya kepada khalafaurrasyidin.
Bahkan, dalam riwayat ini bukan Ali bin Abi Thalib sebagai sahabat yang paling berilmu melainkan
adalah Abu Bakar As-Siddig. Sebagaimana Nabi Saw. bersabda; “Aku adalah kota ilmu, Abu Bakar
adalah dasarnya, Umar adalah dindingnya, Utsman adalah atapnya, sedangkan Ali adalah
pintunya”.® Mengapa demikian? Sebab, sudah menjadi sesuatu yang diketahui secara pasti bahwa
pondasi, dinding bahkan atap pun lebih tinggi dari pada pintu. Sedangkan sebagian Ulama yang
berbeda pendapat dengan menjelaskan ‘All Babuha yang berarti adalah ketinggian.” Sedangkan lbnu
Hajar al-Haitami mengakui tentang keutamaan Ali bin Abi Thalib termasuk dalam hadis sebelumnya
riwayat dari Ibnu ‘Abbas.? Berikut ini beberapa alasan Ali disebut sebagai gerbang ilmu diantaranya;

Pertama,Ali bin Abi Thalib merupakan sosok yang yang dikenal sebagai ahli hukum, yang mampu
memutuskan suatu perkara. la dikenal sebagai sahabat yang paling berilmu. la merupakan ahli tafsir,
figih dan ilmu hikmah. Pada suatu ketika Nabi pernah didatangi dua orang laki-laki yang saling
bersengketa demi merebut kebenaran. Kemudian Nabi Saw. memanggil Ali bin Abi Thalib yang saat
itu ia masih muda Nabi sudah mempercayainya. Wahai Ali maka segera putuskan persengketaan di
antara dua orang ini. Akhirnya Ali bin Abi Thalib memutuskan perkara tersebut dan keduanya
menerima apa yang telah menjadi keputusannya.

Kedua, Kefasihan Ali bin Abi Thalib dalam beretorika, sehingga setiap ungkapan yang
disampaikan darinya memiliki banyak hikmah bagi para audien yang mendengarnya. Sebagaimana
juga respon dari Syaikh Abdul Qadir al-JailanT mengatakan bahwa kana rajulun ta’allama wa ‘allama
wa ‘amila bi’ilmihi yaitu orang yang belajar dan mengajar dengan menyampaikan ilmunya. la adalah
Ali bin Abi Thalib seorang ilmuan yang jarang dapat diketahui oleh semua manusia selama masih
hidup.® Namun, ketika sang ahli hikmah tiada baru akan tampak kemuliaannya. Maka disinilah cikal
bakal lahirnya kaum syi‘ah yang sangat ekstrimisme dalam mengagungkan sahabat Ali bin Abi Thalib,
sehingga ketiga sahabat Nabi pun tidak diakui tentang kepantasan menjadi pemimpin Islam.

Ketiga, Nabi Saw. selain memberi julukan kepada Ali bin Abi Thalib dengan sebutan bab al-lim
Ali juga disebut dengan sebutan karroma Alldhu wajhah yang berarti semoga Allah senantiasa
memuliakan wajahnya. Ungkapan ini hanya terkhusus kepada Ali bin Thalib tidak dengan sahabat
yang lain. Selain itu, ada dua pendapat dikalangan para Ulama tentang makna karroma Alldhu
wajhah. Pertama, ungkapan ini dengan segala keluasan ilmunya Ali tidak pernah melihat kemaluan

‘Abdurrahman bin AbT Bakar Jalal al-Din al-SuyOfl, Tarikh al-Khulafa’ (t.t: Maktabah Nizzar al-Mustafa
al-Bazzar, 2004), 133.

® Secara keseluruhan semua hadis ini adalah lemah. Namun, Ibnu ‘Abbas mengatakan bahwa hadis ini adalah
hasan. Hadis ini juga diriwayatkan oleh Imam al-Tirmizi dan al-Nasa’i, Ibnu Majah dan beberapa perawi lainnya
meriwayatkan dari Habsyi bin Junadah dengan sanad yang marfl’. Nabi Saw. bersabda; Ali dariku dan aku dari
Ali, tidak ada yang dapat mewakili ku kecuali aku atau Ali. Lihat Muhammad bin ‘Abdirrahman al-Sakhawf,
al-Ajubati al-Mardiyyah Fima al-Sakhawr ‘Anhu min al-Ahadi$ al-Nabawiyyah, Juz, Il (t.t: Dar al-Rayah, 1418),
880.

7 Ahmad bin Muhammad bin ‘Al bin Hajar al-Haitami, al-Saw@&’ig al-Muhriqah ‘Al& Ahl al-Rafd wa al-Dalal wa
al-Zandaqah, Juz, | (Libanon: Muassasah al-Risalah, 1997), 87.

8 Berdasarkan pada hadis ini, secara periwayatan ada yang mengatakan bahwa hadis ini adalah palsu termasuk
pendapat dari Ibnu al-Jauzi dan An-Nawawi. Bahkan sebagian Ulama yang lain berpendapat bahwa hadis ini
adalah sahih.

® Muhammad bin ‘Umar NawawT al-JawT, Nasdih Al-Ibad Fi Bayani al-Faz Syarah Munabbihat ‘Al al-Isti’Dad
Liyaum al-Ma’&ad Li Ibn Hajar al-Asqalani (Beirtt: Dar al-Kutub al-‘Iimiyyah, 1971), 12.

18



Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

dirinya bahkan aurat orang lain, sehingga Nabi begitu sangat memuliakannya. Kedua, ungkapan ini
hanya untuk Ali bin Abi Thalib sebagai bentuk penghormatan karena ia selama masih hidupnya dari
sejak kecil sebelum masuk Islam ia tidak pernah menyembah berhala.®

Keempat, Ali bin Abi Thalib merupakan sumber keilmuan Islam setelah Nabi Saw. la tidak hanya
dikenal sebagai panglima perang, melainkan juga seorang Ulama besar dikalangan para sahabat yang
menjadi rujukan setelah generasi berikutnya. Banyak para cendikiawan muslim seperti Imam AbU
Ja’far al-Shadiq mengacu kepada pemikiran Ali bin Abi Thalib dalam mengembangakan ilmu figh,
tafsir, filsafat dan beberapa ilmu lainnya. lbnu Abbas berkata bahwa “Apabila ilmu para sahabat
dibandingkan dengan ilmu Ali bin Abi Thalib, maka ilmu mereka hanyalah setetes air dibandingkan
seluruh air dalam lautan”.?* Perumpamaan yang disampaikan Ibnu Abbas yang demikian, menegaskan
bahwa luasnya ilmu yang dimiliki Ali bin Abi Thalib, sehingga tidak ada satupun sahabat lain yang
mampu menandingi keluasan ilmu Ali bin Abi Thalib, walaupun para sahabat yang lain juga ilmunya
tinggi. Hal itu menunjukkan bahwa Ali bin Abi Thalib merupakan seorang Ulama yang gagah dan
pemberani, serta juga memiliki banyak kontribusi dalam keilmuan Islam.

Kelima, riwayat lbnu ‘Asakir dari lbnu ‘Abbas mengatakan bahwa tidak ada seorang pun yang
diturunkannya kitab yang sama dengan Ali bin Abi Thalib. Bahkan dalam Riwayat lain lbnu ‘Abbas juga
mengatakan bahwa ayat yang turun tentang Ali bin Abi Thalib terdapat 300 ayat. Hal itu
menunjukkan luasnya keilmuan sehingga banyak para sahabat mengakui tentang ke’aliman Ali bin Abi
Thalib. Nabi Saw. sangat mencintai dan menyayanginya kepada Ali bin Abi Thalib sebagaimana dalam
Riwayat lain Nabi Saw. menyampaikan “Barangsiapa yang mencintai Ali, maka dia telah mencintaiku.
Barangsiapa yang mencintaiku maka sungguh dia telah mencintai Allah. Barang siapa yang
membenci kepada Ali, maka dia telah membenciku, dan barang siapa yang membenciku maka
sungguh dia telah membenci Allah”.** Sehingga pada suatu ketika Nabi mengatakan “wahai Ali, dirimu
menjadi seorang tuan di dunia dan akhirat, kasihmu adalah kasihku dan kasihku adalah kasih-Nya,
musuhmu adalah musuhku dan musuhku adalah musuh-Nya, dan celakalah bagi seseorang yang

membencimu setelah keberadaanku”®?

Kontributor Ali bin Abi Thalib dalam Perwayatan Hadis

Pasca wafatnya Nabi Saw. umat Islam berada dibawah kepemimpinan para sahabat, mereka
adalah khalafa al-Rasyidin. Pada periode ini disebut dengan masa pembatasan hadis dan
)** dari para sahabat Nabi termasuk Ali
bin Abi Thalib. Ali dikenal sebagai sosok yang multitalenta dikalangan para sahabat khususnya pada

penyedikitan periwayatan (al-Tatabbut wa al-Iglal min Riwdyah

bidang keilmuan, sehingga disebut sebagai bab al-‘lim. Sebab, tidak ada seorangpun yang berada di
atas keilmuan Ali dikalangan para sahabat. Namun, dalam meriwayatkan hadis justru Ali tidak banyak
seperti sahabat Abu Hurairah, Ibnu Abbas, Anas bin Malik dan beberapa sahabat lainnya. Hal itu
dikarenakan banyak faktor yang melatar belakangi dari pembatasan periwayatan, salah satunya
sebagai berikut;

Sikap Kehati-hatian dalam Periwayatan Hadis

1% | ajnah al-Fatawa al-Syubkah al-Islamiyyah, Fatawa al-Syubkah al-islami, Jilid VIII (t.t: Arsyif Lijami’i al-Fatawa
al-‘Arabiyyah, 2009), 371.

11 AbU al-Qasim al-Ma’rGf lbn ‘Asakir, Tarikh Dimasyg, Jilid XLIl (Damaskus: Dar al-Fikr, 1995), 408.

2 Hadis ini dikeluarkan Imam al-Thabrani dengan sanad yang sahih dari Ummu Salamah. Lihat Tarikh
al-Khulafa’, 134.

3 Hakim, Al-Mustadrak ‘Al& al-Sahihain, 138.

¥ Muhammad ‘ljaj Khattb, Abd Hurayrah Riwayah al-Islam (t.t: Maktabah Wahibah, 1982), 150.

19



Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

Sikap kehati-hatian para sahabat Nabi dalam meriwayatkan hadis menjadi prioritas utama
dalam pembatasan periwayatan. Pembatasan tersebut dilakukan dengan dua cara; pertama,
periwayatan lafdzi yang memang redaksi tersebut dipastikan sama persis seperti yang disampaikan
Nabi Saw. Kedua, periwayatan maknawi yang tidak sama persis apa yang disampaikan Nabi Saw.
Namun secara makna dan pemahaman sama persis dari Nabi. Maka, cara yang demikian dilakukan
oleh semua para sahabat termasuk Ali bin Abi Thalib.

Ditinjau dari publikasi periwayatan hadis, Ali tidak banyak dalam berkontribusi dalam
meriwayatkan hadis, karena Ali memiliki sikap kehati-hatian dalam menjaga hadis. Redaksi hadis yang
diriwayatkan para perawi hadis memiliki banyak potensi pada kekeliruan. Oleh karena itu, sikap
kehati-hatian Ali dalam meriwayatkan hadis dilakukan dengan cara sumpah atas nama Allah dan
Rasulnya dihadapan orang yang menerima hadis, apabila hadis tersebut diwurudkan. Ali akan
bersedia menerima hadis tersebut apabila telah dilakukannya sumpah bahwa hadis tersebut
benar-benar dari Nabi Saw. kecuali, periwayatan tersebut dari orang yang sangat dipercayainya.
Dengan demikian, sumpah tersebut tidak akan berlaku apabila orang yang menyampaikan dapat
dipastikan kebenarannya untuk tidak berpotensi pada suatu kebohongan.™ Kebijakan Ali bebas
sumpah pernah dilakukan oleh salah seorang sahabat bernama Migdad bin al-Aswad'® ketika ia
menyampaikan suatu riwayat kepada Ali tentang hukum madzi, maka Ali langsung menerima tentang
riwayat tersebut tanpa mempertimbangkan dan melakukan sumpah untuk memastikan
kebenarannya kepada Miqdad bin al-Aswad.

Seruan Ali kepada umat Islam yang memiliki catatan hadis untuk segera menghapusnya. Seruan
tersebut memberikan isyarat agar umat Islam senantiasa menjaga keotentikan hadis lalu
meninggalkan Al-Qur’an. Jadi, tidak menutup kemungkinan Ali justru sangat melarang untuk menulis
hadis. Sebab, karena Ali memiliki Sahifah yang berisi peraturan penting yang diantaranya; pertama,
hukuman denda bagi yang melanggarnya. Kedua, membebaskan umat Islam yang ditawan
orang-orang kafir quraisy. Ketiga, larangan melakukan hukum qisas (gisas) bagi umat Islam yang
membunuh orang kafir quraisy.”” Mengingat hal itu bahwa para sahabat sudah mulai berpencar ke
suatu daerah tertentu, maka periwayatan hadis pada masa kepemimpinan Ali tidak dapat dibendung
lagi, karena persaingan politik semakin tajam.

Hadis yang diriwayatkan Ali bin Abi Thalib tidak banyak seperti sahabat lainnya. la hanya
meriwayatkan hadis yang benar-benar langsung dari Nabi Saw. Ulama muhadditsin pada sebelumnya
telah melakukan penelusuran kepada perawi hadis, salah satunya dengan mentakhrij menggunakan
al-Jarh wa al-Ta’dil. Maka Ulama berpendapat bahwa hadis yang hanya diriwayatkan Ali bin Abi Thalib
berkisar 500 lebih, ada juga yang berpendapat kurang dari 500. Meskipun Ali tidak banyak
meriwayatkan hadis, riwayat-riwayatnya juga tersebar di berbagai kitab hadis terutama dalam kitab
hadis kutub al-Sittah, yaitu Sahih Bukhari, Sahih Muslim, Sunan Abu Daud, Maka hasil penelusuran
melalui aplikasi al-Bahis al-Hadisi, hadis yang diriwayatkan Ali bin Abi Thalib sebanyak 300 hadis.
Pemahaman Mendalam Tentang Al-Qur’an

> Oktari Kanus, ‘Pembatasan dalam Periwayatan Hadis (Taqlil al-Riwayah)’, Al-Kawakib 3, no. 1 (2022): 1-10,
doi:10.24036/kawakib.v3il.

* Migdad bin al-Aswad merupakan seorang sahabat yang sebenarnya bukanlah putra al-Aswad bin ‘Abd
Yaghuts, melainkan ia sebagai anak asuhannya sehingga dinisbatkan kepadanya. Nama ayahnya adalah ‘Amr bin
Tsa’labah al-Kindi. Lihat ‘Abdurrahman bin AbTl Bakar Jalal al-Din al-SuyGtl, Fath Rubb al-Bariyyah FI Taisir
Qir&@’ah al-Fiyyah al-SuyGti fT ‘llm al-Hadi$ (Mesir: Dar al-Lu’lu’ah, 2021), 564.

7 Muhammadiyah Amin, ‘Menelusuri Kehati-hatian Khulafa Al-Rasyidin dalam Periwayatan Hadis Nabi’, Tahdis
13, no. 02 (2022): 171-86.

20



Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

Salah satu alasan yang paling dominan terhadap Ali bin Abi Thalib tidak banyak meriwayatkan
hadis adalah pemahaman dan pendalaman tentang dunia Al-Qur’an dan tafsirnya. Ali merupakan
sahabat Nabi yang sangat dekat dengan Nabi, dengan segala kepandaiannya Ali diangkat menjadi
penulis Al-Qur’an. Kepandaiannya dalam memahami Al-Qur’an dan tafsirnya terbukti dengan melalui
kepemimpinannya, khutbah dan kontribusinya terhadap keilmuan Islam. Al-Qur’an yang dihafalkan,
ditulis hingga dikodifikasikan ia memiliki banyak kontribusi melalui sahabat Zaid bin Tsabit yang
mampu menghafal Al-Qur'an dengan sempurna. Ali sebagai khalifah keempat, pendekatannya
terhadap Al-Qur’an yang mampu mengintegrasikan dalam gaya kepemimpinannya. Khutbahnya
mencerminkan sintesis doktrin Al-Qur’an dengan tradisi budaya Arab.*®

Oleh karena itu, sebagai bentuk kehati-hatian Ali dalam meriwayatkan hadis, khawatir akan
bercampur dengan teks-teks Al-Qur'an yang pada saat itu Al-Qur'an belum dituliskan hingga
dikodifikasikan. Ali sangat menekankan kepada para sahabat untuk selalu senantiasa bertanya
mengenai Al-Qur’an kepadanya. Sebab, tidak ada seorangpun yang mumpuni pada bidang Al-Qur’an
kecuali Ali bin Abi Thalib. Bahkan dalam satu riwayat disebutkan bahwa tidak ada seorangpun yang
memberanikan diri untuk mempersilahkan orang lain selalu bertanya kepada dirinya sendiri kecuali
Ali bin Abi Thalib®

Ada beberapa keutamaan pemahamannya Ali terhadap Al-Qur’an; pertama, Ali sering
menjadi rujukan utama dalam tafsir Al-Qur’an setelah Nabi Saw. Ketika para sahabat mendalami
pemahaman Al-Qur’an, maka Ali selalu tampil menjadi rujukan dalam penafsiran Al-Qur’an. Kedua, Ali
menguasai bahasa Arab dengan sempurna, sehingga ia mampu memahami nuansa bahasa Al-Qur’an
yang kompleks, baik dari makna lahir maupun batin yang diungkap menjadi kalam hikmah. Ketiga, Ali
mengetahui semua asb&b al-Nuzlil dari awal surah hingga akhir surah, bahkan ia juga mengetahui
semua waktu dan tempat dimana ayat dan surah tersebut turun. Oleh karena itu, maka pantas Ali
tidak banyak meriwayatkan hadis karena pendalaman Ali bukan pada riwayat hadis, melainkan pada
Al-Qur’an.

Kesibukan Urusan Pemerintah dan Peperangan

Ali bin Abi Thalib selain memiliki sikap kehati-hatian dalam meriwayatkan hadis dan
memfokuskan dalam menyebarkan pemahaman pada bidang Al-Qur’an dan tafsirnya, maka ia juga
terlibat kesibukannya dengan urusan pemerintah yang pada saat itu dalam kondisi gencar-gencarnya
masalah politik. Maka hampir semua sahabat khulafa al-Rasyidin tidak banyak terlibat dalam masalah
periwayatan hadis. Sehingga dipastikan hadis yang diriwayatkan Ali tidak banyak. Bukan berarti Ali
tidak berkontribusi dalam periwayatan hadis, melainkan banyak terlibat dalam menangani insiden
pemerintah dengan berbagai problem.

Sejak awal dakwah Islam, hampir semua pertempuran Ali terlibat di dalamnya baik dari
perang badar, Uhud, Khandaqg, Khaibar dan Hunain. Keberanian Ali dalam pertempuran mampu
mengalahkan seorang panglima bernama ‘Amr bin bin Wudd dalam perang khandaq. Pada saat
perang badar Ali adalah seorang pemuda dengan segala keberaniannya membela Islam tampil
dengan gagah dan berani.”

Masa pemerintahan Ali bin Abi Thalib hanya 6 tahun. Selama masa pemerintahannya, Ali
mengalami banyak problematika sosial dan politik. Walaupun Ali tidak lama memerintah, namun ia

'8 Tahera Qatbuddin, ‘The Sermon’s Of Ali Bin Abi Thalib: At The Confluence Of The Core Islamic Teachings Of
The Qur’an And The Oral, Nature Based Cultural Ethos Of Seventh Century Arabia’, Anuario De Estudios
Medievales 42, no. 1 (2012): 201-28, d0i:10.3989/aem.2012.42.1.10.

9 SuyQtt, Tarikh al-Khulafa’, 133.

% Tegar Shidiq Pratama and Dian Prayoga, ‘Masa Pemerintahan Ali bin Abi Thalib dari Tahun 655-650 M’,
Jazirah: Jurnal Peradaban dan Kebudayaan 4, no. 2 (2023): 111-18, doi:10.51190/jazirah.v4i2.82.

21



Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

memiliki banyak pengaruh bagi umat Islam dan kemajuan peradaban Islam. Bahkan, tidak ada
periode sedikitpun dalam pemerintahannya yang dapat dikatakan stabil. Ketika Ali menjabat sebagai
khalifah, maka banyak para pejabat hasil nepotisme dari khalifah ‘Utsman bin Affan diberhentikan
oleh Ali.

Pengaruh Keilmuan Ali bin Abi Thalib dalam Kemajuan Peradaban Islam
Ali bin Abi Thalib dikenal memiliki kecerdasan dan menguasai pada bidang keilmuan Islam secara

mendalam. Penyebutan Nabi kepada Ali dengan gelar bab al-‘IIm justru bukan tanpa maksud dan
tujuan, walaupun Ali tidak banyak dalam meriwayatkan hadis. Pada sejak awal Ali memimpin Islam
sebagai khalifah keempat setelah menggantikan khalifah Utsman, ia memiliki pengaruh besar
terhadap kemajuan dan perkembangan peradaban Islam. Bahkan, awal peradaban Islam pada bidang
keilmuan memiliki kemajuan. Justru kesibukan Ali dalam masalah pemerintahan bukan berarti ia
meninggalkan segalanya untuk mengembangkan peradaban Islam, sehingga Ali mampu membentuk
peradaban Islam kepuncak kemajuan keilmuan. Salah satu pengaruh keilmuan Ali terhadap kemajuan
peradaban Islam adalah;
Peletakan Dasar limu Gramatikal Bahasa

Peran penting keterlibatan Ali bin Abi Thalib sebagai khalifah keempat yang dikenal sebagai
sahabat Nabi yang memiliki banyak potensi dalam memimpin umat Islam. Salah satu potensi yang
berhasil dikembangkan oleh Ali adalah memproklamasikan keilmuan pada masa pemerintahannya.
Awal munculnya keilmuan Islam yang diproklamasikan Ali melalui Abu al-Aswad al-Du’ali yaitu ilmu
gramatikal bahasa?! atau disebut dengan istilah ilmu nahwu.?? Dalam lintasan sejarah Islam bahwa
Abu al-Aswad tercatat sebagai bapak bahasa dari hasil buah pemikiran Ali dalam mengembangkan
ilmu nahwu.? Keresahan lahirnya ilmu nahwu akibat dari bercampurnya bahasa Arab dengan bahasa
lain pada ekspansi wilayah umat Islam. Diriwayatkan dari AbU al-Abbas bin Yazid berkata bahwa Abu
al-Aswad pernah ditanya tentang siapa yang memberimu jalan untuk mengembangkan ilmu nahwu,
maka AbU al-Aswad menjawab ia menerima ilmu tata bahasa dari khalifah Ali bin Abi Thalib.?* Oleh
karena itu Ali merancang tata bahasa Arab yang dimulai dengan kaidah inna wa akhwatuhd, idafah,
ta’ajjub, istifhdm dan lainnya, sehingga lahirlah ilmu nahwu yang dinikmati umat Islam hingga saat
ini.”
Kontributor limu Tafsir

Keilmuan Islam semakin maju dan berkembang terutama dalam perkembangan awal
penafsiran Al-Qur’an pada masa Ali bin Abi Thalib. Selain Al-Qur’an dihafalkan dan dikodifikasi pada

2 llmu gramatikal bahasa termasuk di dalamnya ilmu nahwu dan ilmu sarraf yang berfungsi untuk memandu
dalam membentuk kata, mengubah serta juga menjelaskan hubungannya satu sama lain dalam sebuah fragmen
dan frasa. Selain itu, ilmu nahwu juga berfungsi menyusun struktur fragmen yang benar sehingga menjadi
paragraf yang padu. Lihat Ahmad Syayib, al-Usldb (Mesir: al-Maktabah al-Nahdah al-Misriyyah, 2003), 26.

2 |lmu Sarraf dan ilmu Nahwu memiliki fungsi yang luar biasa, karena dibutuhkan oleh ilmu-ilmu lainnya
seperti ilmu tafsir, hadis, figh, ilmu kalam dan ilmu lainnya yang memiliki keterkaitan dengan ilmu syari’at. Oleh
karena itu, dikatakan bahwa inna al-Sarf Umm al-‘Ulim wa al-Nahw Abiha (llmu Sarraf adalah ibu dari segala
ilmu pengetahuan, sedangkan ilmu Nahwu adalah bapak dari segala ilmu pengetahuan.) Imam al-Radi
mengatakan Ilmu Sarraf merupakan bagian dari ilmu Nahwu yang mana dalam hal ini tidak ada perselisihan
diantara ulama ahli bahasa. Dan hal itu sesuai dengan apa yang telah diriwayatkan oleh Imam Syibaweh. Lihat
Muhammad bin ‘All Ibn al-Qadi Muhammad Hamid bin Muhammad Sabir al-FarlqTl al-Hanafi al-Tihanawf,
Mausd’ah Kasyaf Istilahat al-Funin wa al-‘Uldm, Juz, | (BeirGt: Maktabah Labanan Nasyirln, 1996), 23.

2 ‘Abdurrahman bin AbT Bakar Jalal al-Din al-SuyQtl, Al-Muzahhir fT ‘Ullim al-Baldghah wa Anwa’iha, Juz, ||
(Beirht: Dar al-Kutub al-‘llmiyyah, 1998), 341.

2 Muhammad bin al-Hasan al-ZabTdT AbT Bakar, Tabagat al-Nahwiyyin wa al-Lughawiyyin (t.t: Dar al-Ma’arif,
t.t).

% Sugirma, ‘Peran Khalifah Ali bin Abi Thalib dalam Meletakkan Dasar-dasar llmu Nahwu’, Foramadiahi: Jurnal
Kajian Pendidikan Keislaman 11, no. 1 (n.d.): 158-71.

22



Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

masa Ali maka ilmu tafsir pun juga dikembangkan untuk menunjang kemajuan peradaban Islam. Ali
menggunakan berbagai metode interpretasi dalam mengungkap makna isi Al-Qur’an termasuk dari
berbagai sumber termasuk tafsir bi al-Ma’Slr dan bi al-Ra’yi. Penafsiran Ali mencerminkan
pemahaman yang mendalam tentang Al-Qur’an.”® Metodologi yang diterapkan Ali menjadi dasar
pengetahuan bagi para generasi Ulama setelahnya yang mampu mengembangkan keilmuan lebih
lanjut pada bidang ilmu tafsir.?” Kontribusi keilmuan Ali terus menggema dalam tafsir kontemporer.
Selain itu, pemikiran Ali dalam ilmu tafsir juga banyak dikembangkan dalam mazhab ahlul bait hingga
menjadi rujukan penting dalam kajian tafsir Syi’ah dan Sunni.?®
Peristiwa Arbitrase Menimbulkan Konflik Teologis

Pada masa pemerintahan Ali bin Abi Thalib serangan politik semakin tajam dan panas yang

menyebabkan munculnya berbagai golongan yaitu Muawiyah, Khawarij dan Syiah (pendukung Ali bin
Abi Thalib). Dari terjadinya insiden peperangan dalam masalah politik akhirnya bergeser pada
teks-teks agama yaitu pada masalah teologi atau ilmu kalam.

Kaum khawarij yang menyatakan keluar dari barisan Ali mengatakan bahwa Ali berdosa
melakukan kesalahan dengan menerima arbitrase. Menurutnya, proses pengambilan tahkim dengan
cara arbitrase justru bertententangan dengan Al-Qur’an berdasarkan pada surah Al-Maidah ayat 44
sebagaimana firman-Nya “Dan barang siapa yang tidak memutuskan (suatu urusan) menurut
ketentuan yang diturunkan Allah, maka mereka itulah orang-orang kafir’. Dengan landasan ayat
tersebut, maka kaum khawarij menghukum bahwa semua yang terlibat dalam proses tahkim tersebut
tergolong dan menjadikan kafir yaitu murtad atau keluar dari Islam, dan orang murtad adalah halal
darahnya. Oleh karena itu, kaum khawarij memberanikan diri ingin membunuh sahabat Ali bin Abi
Thalib, Muawiyah, ‘Amr bin Ash dan Abu Musa. Namun yang mereka berhasil membunuhnya adalah
Ali bin Abi Thalib.”

Persoalan ini akhirnya menimbulkan tiga aliran baru dalam ilmu kalam yaitu sebagai berikut;
pertama, aliran khawarij yang mengatakan dengan tegas bahwa orang yang melakukan dosa besar
adalah kafir, dan kafir hukumnya wajib dibunuh karena dia telah murtad. Kedua, aliran murji’ah yang
mengatakan bahwa orang yang melakukan dosa besar bukan kafir, sedangkan dosa yang dilakukan
biarkan Allah yang menilainya sendiri baik diampuni atau tidaknya. Ketiga, aliran mu’tazilah yang
mengatakan tidak menerima dari kedua pendapat tersebut baik dari khawarij maupun murji‘ah.
Menurutnya, orang yang melakukan dosa besar bukan kafir dan bukan pula mukmin melainkan
adalah fasik. Mu’tazilah mengambil keputusan diantara dua posisi sehingga disebut dengan istilah
al-Manzilah baina al-Manzilatain (Posisi diantara dua posisi).*

% Sumarni et all, ‘Kontribusi Periode Tabi’in dalam Perkembangan Tafsir Al-Qur’an’, Wahana Islamika: Jurnal
Studi Keislaman 9, no. 2 (2023): 227-38, d0i:10.61136/r2wrgp18.

? Furgan, ‘Metodologi Tafsir Jami’ul Bayan Imam Thabari’, Tafse: Journal of Qur’anic Studies 8, no. 1 (June
2023): 88—103, doi:10.22373/tafse.v8i1.18397.

28 Youssef Cahine, ‘The Rasionale of The Administrative Thought of Ali bin Abi Thalib and Administrative Schools
(A Comparative Study)’, Journal of Public Administration and Governance 10, no. 1 (February 2020): 159-81,
doi:10.5296/jpag.v10i1.16490.

2 Ahmad Zaini, ‘Mengurai Sejarah Timbulnya Pemikiran llmu Kalam dalam Islam’, Esoterik: Jurnal Akhlak dan
Tasawuf 1, no. 1 (June 2015): 167-87, doi:10.21043/esoterik.v6il.

%0 Mu’tazilah membagi dosa menjadi dua bagian vyaitu dosa besar dan dosa kecil. Orang yang melakukan dosa
kecil tidak mengharuskan keluar dari Islam sebagai murtad. Dosa besar terbagi menjadi dua jenis yaitu dosa
syirik dan dosa besar lainnya. Mu’tazilah menganggap bahwa orang yang melakukan dosa besar syirik tidak
dianggap sebagai mukmin, namun bukan berarti kafir. Akan tetapi orang yang melakukan dosa syirik berada
dalam posisi tengah bukan sebagai mukmin bukan pula disebut sebagai orang tidak beriman yaitu posisi
diantara dua posisi. Lihat ‘Awwad bin ‘Abdillah al-Mu’tiq, al-Mu’tazilah wa Usdlihim al-Kkhamsah wa Maugqif Ahl
al-Sunnah Minha (t.t: Maktabah al-Rasyid, 1995), 36.

23



Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

Kemudian muncul lagi aliran ilmu kalam yang terkenal dengan nama Qadariyah dan Jabariyah.
Qadariyah menganggap bahwa manusia memiliki kemerdekaan dalam segala kemauan dan
perbuatannya, dan bukan berasal dari gada’ dan gadar Tuhan. Sedangkan Jabariyah mengatakan hal
yang sebaliknya dari Qadariyah yaitu manusia tidak mempunyai kemerdekaan dan perbuatan semua
berada atas kehendak-Nya.*

Dimensi Lahirnya Filsafat

Pemikiran dan filosofi Ali bin Abi Thalib tidak hanya berbicara masalah sesuatu yang bersifat
abstrak, namun juga penerapan yang bersifat nyata (empirisisme). Dalam pandangannya, filsafat
terpisahkan dari praktik kehidupan. Hal itu terjadi disebabkan karena filsafat dianggap sebagai ilmu
yang mempelajari tentang konsep suatu kebenaran yang tiada habisnya.*> Kedalaman pemikiran Ali
bin Abi Thalib, mampu berbicara dengan bijaksana tentang keadaan manusia dan penciptanya.
Baginya adanya alam semesta merupakan tanda bukti kebesaran tuhan semesta, sedangkan
kehidupan adalah sebuah kesempatan untuk mengenal dirinya sebelum mengenal tuhan-Nya.*

Sebelum lahirnya filsuf-filsuf Islam yang dipelajari dalam filsafat Islam seperti Al-Kindi,
Al-Farabi, Ibnu Sina dan beberapa filsuf lainnya, maka Ali bin Abi Thalib adalah orang pertama yang
mengemukakan dan menerapkan filsafat dalam sejarah Islam. Ali bin Abi dikenal kecerdasannya,
mampu menguasai banyak ilmu dalam segala bidang termasuk filsafat. la yang memfokuskan
perhatiannya memiliki akses pada ranah filsafat Islam sebagaimana yang diungkapkan oleh Sayyid
al-Radhi bahwa guru dari semua filsuf Islam adalah Ali bin Abi Thalib yang tercermin dalam bukunya
Nahj al-Balaghah li al-imam “AIl ‘Alaihi al-Salam yang menceritakan kisah-kisah kehidupan Ali bin Abi
Thalib.**

Gambarannya, pada suatu ketika datang segerombolan tokoh-tokoh pembesar khawarij yang
bertanya kepada Ali bin Abi Thalib dengan pertanyaan yang sama “wahai Ali lebih utama mana antara
ilmu dengan harta” kemudian Ali menjawabnya “lebih utama ilmu karena ilmu warisan para nabi
sedangkan harta adalah warisan Qarun”. Kemudian datang tokoh kedua Ali menjawabnya “lebih
utama ilmu dari pada harta karena ilmu yang akan menjagamu, sedangkan harta maka engkau yang
akan menjaganya”. Kemudian datang tokoh ketiga Ali menjawabnya “lebih utama ilmu dari pada harta
karena pemilik ilmu memiliki banyak teman sedangkan pemilik harta memiliki banyak musuh”.
Kemudian datang tokoh keempat Ali menjawabnya “jika dirimu menggunakan harta maka harta itu
akan berkurang, sedangkan ilmu semakin digunakan maka akan bertambah”. Kemudian datang tokoh
kelima Ali menjawabnya “pemilik harta dipanggil dengan sebutan pelit, sedangkan pemilik ilmu akan
dipanggil dengan sebutan agung dan mulia”. Kemudian datang tokoh keenam Ali menjawabnya “harta
dijaga dari pencuri, sedangkan ilmu tidak bisa dicuri”. Kemudian datang tokoh ketujuh Ali
menjawabnya “pemilik harta akan dihisab pada hari kiamat, sedangkan pemilik ilmu akan
memberikan syafaat”. Kemudian datang tokoh kedelapan Ali menjawabnya “berjalannya waktu harta
akan habis, sedangkan ilmu tidak akan pernah habis dan musnah”. Kemudian datang tokoh
kesembilan Ali menjawabnya “harta akan mempengaruhi hati semakin keras, sedangkan ilmu akan
menyinari hati”. Kemudian datang tokoh yang terakhir maka Ali menjawabnya “pemilik harta akan
dipanggil tuhan karena hartanya, sedangkan pemilik ilmu akan dipanggil hamba”** Oleh karena itu,
maka Ali bin Abi Thalib memiliki kecerdasan yang cemerlang, sehingga mampu mempengaruhi orang
lain.

Kesimpulan

31 Abuddin Nata, lImu Kalam, Filsafat dan Tasawuf (Jakarta: Amzah, 2021), 42—46.

32 Marwan Djalim, ‘Filsafat dan Kehidupan: Inspirasi dari Pemikiran Ali bin Abi Thalib’, Kompasiana.com, 23
August 2023, https:kompasiana.com//filsafat-dan-kehidupan-inspirasi-dari-pemikiran-ali-bin-abi-thalib.

3 al-Hafiz AbT Na’Tm Ahmad bin ‘Abdillah al-Asfahand, Hilyah al-Auliya’ wa Tabiqgat al-Asfiya’, Juz, X (Beir(t:
Dar al-Fikr, 1974), 308.

3 Husaini Muzakir Algayoni, ‘Ali bin Abi Thalib; Pelopor Filsuf Islam’, LintasGayo.co, 26 October 2019,
https://lintasgayo.co/2019/10/26/ali-bin-abi-thalib-pelopor-filsuf-islam/.

35 ‘Usflrt, Al-Mawa’iz al-‘Usfdriyyah: Musytamilun ‘Al Arba’ina min al-Ahadis$ al-Annabawiyyah, 4.

24



Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

Penelitian ini berangkat dari adanya kesenjangan kajian tentang Ali bin Abi Thalib. Selama ini, figur Ali
lebih banyak dikaji dalam konteks kepemimpinan dan spiritualitas, tetapi belum banyak penelitian
yang menyoroti hubungan antara gelar bab al-/Im dengan minimnya periwayatan hadis serta
pengaruhnya terhadap perkembangan intelektual Islam. Celah inilah yang menjadi dasar penelitian
ini untuk meninjau kembali posisi Ali dalam tradisi keilmuan Islam. Hasil penelitian ini menunjukkan
bahwa Ali bin Abi Thalib disebut oleh Nabi sebagai gerbang ilmu karena kedalaman spiritual,
kemurnian akidah, dan kecendekiaannya yang luar biasa. Sikap hati-hatinya dalam meriwayatkan
hadis tidak berarti minim kontribusi, melainkan bentuk tanggung jawab epistemologis untuk menjaga
kemurnian sabda Nabi. Sementara itu, Ali bin Abi Thalib fokusnya pada pendalaman Al-Qur’an dan
keterlibatannya dalam urusan pemerintahan serta peperangan menjelaskan keterbatasan kuantitatif
riwayat yang berasal darinya. Keilmuan Ali terbukti memberi pengaruh besar terhadap pembentukan
peradaban Islam, terutama dalam peletakan dasar ilmu nahwu, pengembangan tafsir, dan lahirnya
diskursus teologis-filosofis. Dengan demikian, maka nilai kebaruan penelitian ini terletak pada
upayanya mengintegrasikan dimensi hadis, tafsir, dan filsafat dalam sosok Ali bin Abi Thalib secara
utuh. Penelitian ini memperlihatkan bahwa kehati-hatian Ali pada sikap personal dan fondasi
epistemologis bagi tumbuhnya tradisi ilmiah Islam.

Daftar Pustaka

‘Abdurrahman bin Abt Bakar Jalal al-Din al-Suydfl. Al-Muzahhir fi ‘Uldm al-Balaghah wa

Anwad’iha. Juz, Il. BeirGt: Dar al-Kutub al-‘limiyyah, 1998.

. Fath Rubb al-Bariyyah FI Taisir Qir&’ah al-Fiyyah al-Suydtr fi ‘llm al-Hadis. Mesir: Dar

al-Lu’lu’ah, 2021.

. Tarikh al-Khulafa’. t.t: Maktabah Nizzar al-Mustafa al-Bazzar, 2004.

Abl ‘Adullah al-Hakim al-Ntsabart. Al-Mustadrak ‘Ala al-Sahihain. Jilid 1ll. BeirGt: Dar
al-Kutub al-‘llmiyyah, 1990.

Abu al-Qasim al-Ma’rdf Ibn ‘Asakir. Tarikh Dimasyq. Jilid XLIl. Damaskus: Dar al-Fikr, 1995.

Abi Ja’far Muhammad bin ‘Amr bin Misa bin Himad al-‘UqgaylT al-Makki. al-Du’afa’ al-Kabir li
al-‘Uqaylr. Juz, |. Beirat: Dar al-Kutub al-‘limiyyah, 1984.

Abuddin Nata. lImu Kalam, Filsafat dan Tasawuf. Jakarta: Amzah, 2021.

Ahmad bin Muhammad bin ‘Al bin Hajar al-Haitami. al-Sawa’iq al-Muhriqah ‘Ala Ahl al-Rafd
wa al-Dalal wa al-Zandaqah. Juz, |. Libanon: Muassasah al-Risalah, 1997.

Ahmad Syayib. al-Usldb. Mesir: al-Maktabah al-Nahdah al-Misriyyah, 2003.

Ahmad Zaini. ‘Mengurai Sejarah Timbulnya Pemikiran llmu Kalam dalam Islam’. Esoterik:
Jurnal Akhlak dan Tasawuf 1, no. 1 (June 2015): 167—-87. doi:10.21043/esoterik.v6i1.

al-Hafiz Abt Na'Tm Ahmad bin ‘Abdillah al-Asfahani. Hilyah al-Auliyd’ wa Tabiqat al-Asfiya’.
Juz, X. Beirat: Dar al-Fikr, 1974.

all, Ikhrom Norvaizi et. ‘Sejarah Kepemimpinan Ali bin Abi Thalib: Analisis Perannya dalam
Perkembangan Peradaban Islam’. Tsaqafah & Tarikh 9, no. 1 (June 2024): 49—64.

all, Sumarni et. ‘Kontribusi Periode Tabi’in dalam Perkembangan Tafsir Al-Qur’an’. Wahana
Islamika: Jurnal Studi Keislaman 9, no. 2 (2023): 227-38. doi:10.61136/r2wrgp18.

‘Awwad bin ‘Abdillah al-Mu'tiq. al-Mu’tazilah wa Usdlihim al-Khamsah wa Maugqif Ahl
al-Sunnah Minha. t.t: Maktabah al-Rasyid, 1995.

Furgan. ‘Metodologi Tafsir Jami’'ul Bayan Imam Thabari’. Tafse: Journal of Qur’anic Studies
8, no. 1 (June 2023): 88-103. doi:10.22373/tafse.v8i1.18397.

Husaini Muzakir Algayoni. ‘Ali bin Abi Thalib; Pelopor Filsuf Islam’. LintasGayo.co, 26
October 2019. https://lintasgayo.co/2019/10/26/ali-bin-abi-thalib-pelopor-filsuf-islam/.

Lajnah al-Fatawa al-Syubkah al-Islamiyyah. Fatawa al-Syubkah al-Islami. Jilid VIII. t.t: Arsyif
Lijam7’i al-Fatawa al-‘Arabiyyah, 2009.

Marwan Dijalim. ‘Filsafat dan Kehidupan: Inspirasi dari Pemikiran Ali bin Abi Thalib’.

Kompasiana.com, 23 August 2023.
https:kompasiana.com//filsafat-dan-kehidupan-inspirasi-dari-pemikiran-ali-bin-abi-thali
b.

25



Mozaic: Islamic Studies Journal ISSN (Onlin) : 2830 5167
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025 ISSN (Print) : 0000-0000
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414

Muhammad bin ‘Abdirrahman al-Sakhawi. al-Ajabati al-Mardiyyah Fima al-Sakhawi ‘Anhu
min al-Ahadis al-Nabawiyyah. Juz, Il. t.t: Dar al-Rayah, 1418.

Muhammad bin AbT Bakar al-‘Usfiirt. Al-Mawa’iz al-‘Usfdriyyah: Musytamilun ‘Ala Arba’lna
min al-Ahadis al-Annabawiyyah. t.t: tp, t.t.

Muhammad bin al-Hasan al-ZabidT Ab1 Bakar. Tabagat al-Nahwiyyin wa al-Lughawiyyin. t.t:
Dar al-Ma’arif, t.t.

Muhammad bin ‘Ali Ibn al-Qadi Muhammad Hamid bin Muhammad Sabir al-Fardqi al-Hanafi
al-Tihanawl. Mausd’ah Kasyaf Istilahat al-Fundn wa al-‘Ulim. Juz, |. Beirat: Maktabah
Labanan Nasyiran, 1996.

Muhammad bin ‘Umar NawawT al-Jaw1. Nasaih Al-Ibad Fi Bayani al-Faz Syarah Munabbihat
‘Ala al-Isti’Dad Liyaum al-Ma’ad Li Ibn Hajar al-‘Asqalani. BeirGt: Dar al-Kutub
al-‘llmiyyah, 1971.

Muhammad ‘ljaj Khatib. Abi Hurayrah Riwayah al-Islam. t.t: Maktabah Wahibah, 1982.

Muhammadiyah Amin. ‘Menelusuri Kehati-hatian Khulafa Al-Rasyidin dalam Periwayatan
Hadis Nabi'. Tahdis 13, no. 02 (2022): 171-86.

Oktari Kanus. ‘Pembatasan dalam Periwayatan Hadis (Taqlil al-Riwayah). Al-Kawakib 3, no.
1 (2022): 1-10. doi:10.24036/kawakib.v3i1.

Sugirma. ‘Peran Khalifah Ali bin Abi Thalib dalam Meletakkan Dasar-dasar llmu Nahwu’.
Foramadiahi: Jurnal Kajian Pendidikan Keislaman 11, no. 1 (n.d.): 158-71.

Tahera Qatbuddin. ‘The Sermon’s Of Ali Bin Abi Thalib: At The Confluence Of The Core
Islamic Teachings Of The Qur'an And The Oral, Nature Based Cultural Ethos Of
Seventh Century Arabia’. Anuario De Estudios Medievales 42, no. 1 (2012): 201-28.
doi:10.3989/aem.2012.42.1.10.

Tegar Shidig Pratama, and Dian Prayoga. ‘Masa Pemerintahan Ali bin Abi Thalib dari Tahun
655-650 M’. Jazirah: Jurnal Peradaban dan Kebudayaan 4, no. 2 (2023): 111-18.
doi:10.51190/jazirah.v4i2.82.

Youssef Cahine. ‘The Rasionale of The Administrative Thought of Ali bin Abi Thalib and
Administrative Schools (A Comparative Study)’. Journal of Public Administration and
Governance 10, no. 1 (February 2020): 159-81. doi:10.5296/jpag.v10i1.16490.

26



