
NARASI BAB AL-ILM: KONTEKSTUALISASI ALI BIN ABI THALIB 
DALAM PERIWAYATAN HADIS DAN PEMBENTUKAN INTLEKTUAL 

ISLAM 
Ach Badri Amien 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 
badriansyah733@gmail.com  

Widayatul Amalia 
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 

e-mail: widayatulamalia18@gmail.com  
Abstract 

Ali ibn Abi Talib was known as a figure with a breadth of knowledge so that the Prophet called 
himself the city of knowledge, while Ali was called its gate. However, in the narration of hadith, 
Ali's contribution is relatively small compared to other companions such as Abu Hurairah or 
Anas ibn Malik. This condition raises academic questions that become a research gap because 
previous studies only highlight aspects of Ali's leadership and knowledge in general, without 
specifically examining the relationship between the title of bāb al-‘Ilm and the limited narration of 
hadith and its implications for the formation of Islamic civilization. This study aims to explain the 
reasons why the Prophet called Ali the gate of knowledge, analyze the factors that led to the 
small number of hadith he narrated, and trace the influence of his knowledge on the 
development of Islamic intellectualism. The approach used is descriptive qualitative through a 
literature study sourced from classical works and modern scientific literature. The findings of this 
study indicate that the title of bāb al-‘Ilm reflects Ali's spiritual and intellectual depth, while his 
careful narration of hadith is related to his commitment to maintaining the authenticity of the 
Prophet's words. On the other hand, his contributions to Islamic civilization are evident in laying 
the foundations of the science of grammar, strengthening the tradition of interpretation, and 
early theological-philosophical thought in Islam. Thus, this study provides novel value in 
understanding Ali ibn Abi Talib's intellectual position as a narrator and early architect of the 
Islamic scientific tradition. 

Keywords: Ali bin Abi Thalib, Gate of Knowledge, Narration of Hadith 

Abstrak 
Ali bin Abi Thalib dikenal sebagai sosok dengan keluasan ilmu sehingga Nabi menyebut dirinya 
sebagai kota ilmu, sedangkan Ali disebut sebagai gerbangnya. Namun demikian, dalam 
periwayatan hadis, kontribusi Ali tergolong sedikit dibandingkan dengan sahabat lain seperti 
Abu Hurairah atau Anas bin Malik. Kondisi ini menimbulkan pertanyaan akademik yang menjadi 
celah penelitian karena kajian sebelumnya hanya menyoroti aspek kepemimpinan dan keilmuan 
Ali secara umum, belum secara khusus menelaah keterkaitan antara gelar bāb al-‘Ilm dengan 
minimnya periwayatan hadis serta implikasinya terhadap pembentukan peradaban Islam. 
Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan alasan Nabi menyebut Ali sebagai gerbang ilmu, 
menganalisis faktor-faktor yang menyebabkan sedikitnya hadis yang diriwayatkannya, serta 
menelusuri pengaruh keilmuannya terhadap perkembangan intelektual Islam. Pendekatan yang 
digunakan adalah kualitatif deskriptif melalui studi pustaka yang bersumber dari karya klasik 
dan literatur ilmiah modern. Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa gelar bāb al-‘Ilm 
mencerminkan kedalaman spiritual dan intelektual Ali, sedangkan kehati-hatiannya dalam 
meriwayatkan hadis berkaitan dengan komitmennya menjaga keotentikan sabda Nabi. Di sisi 
lain, kontribusinya terhadap peradaban Islam tampak pada peletakan dasar ilmu nahwu, 
penguatan tradisi tafsir, dan pemikiran teologis-filosofis awal dalam Islam. Dengan demikian, 
penelitian ini memberikan nilai kebaruan dalam memahami posisi intelektual Ali bin Abi Thalib 
secara integral sebagai periwayat, dan juga arsitek awal tradisi keilmuan Islam. 

Kata kunci: Ali bin Abi Thalib, Gerbang Ilmu, Periwayatan Hadis 

Received : 11 November 2025; Revised: 15 November 2025; Accepted: 20 Nopember 2025 

© nama penulis   

15 

mailto:badriansyah733@gmail.com
mailto:widayatulamalia18@gmail.com


 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 

Penulis korespondensi : Muhammad Izul Ridho  
This is an open access article under the CC–BY  license 

 
Pendahuluan 

Dalam tinjauan sejarah Islam, tercatat empat khalifah sebagai pengganti Nabi Saw. salah 

satunya adalah Ali bin Abi Thalib. Ia dikenal sebagai tokoh sentral dalam keilmuan Islam, yang mampu 

menjadi pelopor kemajuan dan perkembangan keilmuan Islam. Pada suatu ketika Nabi Saw. pernah 

menyampaikan dalam beberapa riwayat bahwa Ali bin Abi Thalib adalah gerbangnya ilmu, sedangkan 

Nabi adalah kotanya.1 

Pernyataan Nabi tersebut justru menimbulkan kontroversial yang kenyataannya tidak 

menerima pernyataan tersebut. Mereka adalah kaum Khawarij, sehingga beberapa tokohnya banyak 

ingin membuktikan tentang kebenaran apa yang telah disampaikan Nabi. Kemudian satu persatu dari 

mereka datang menghampiri, masing-masing mengajukan sepuluh pertanyaan yang serupa kepada Ali 

bin Abi Thalib, dengan maksud menguji kedalaman ilmunya. Tanpa kesulitan, Ali memberikan sepuluh 

jawaban yang berbeda untuk setiap individu, meskipun pertanyaannya sama. Hal ini tidak 

menunjukkan keluasan dan keunikan ilmunya, tetapi juga membuat para penanya terpesona oleh 

kecerdasannya. Kekaguman mereka berujung pada pengakuan bahwa memang benar seperti yang 

dikatakan bahwa Ali bin Abi Thalib adalah gerbang ilmu.2 

Pada masa kepemimpinan Ali bin Abi Thalib, perkembangan ilmu-ilmu keislaman mengalami 

sebuah kemajuan yang pesat. Berbagai cabang pengetahuan seperti tafsir Al-Qur’an, fiqih, ilmu 

kalam, filsafat Islam mulai tumbuh subur dan terstruktur dengan lebih sistematis. Namun ditinjau 

secara kuantitas periwayatan hadis, Ali bin Abi Thalib tidak banyak berkontribusi dalam meriwayatkan 

hadis. Bahkan, ia kalah dari sahabat seperti Abu Hurairah, Anas bin Malik dan beberapa sahabat 

lainnya. Sedangkan di sisi yang lain, kedudukan Ali bin Abi Thalib sangat istimewa dibandingkan 

dengan sahabat lain dalam aspek keilmuan, ia memiliki kontribusi besar dalam keilmuan Islam, 

sehingga beberapa riwayat menunjukkan bahwa sahabat lain juga perlu untuk diperhitungkan 

sebagaimana sahabat Ali dalam kemajuan dan perkembangan keilmuan Islam.3 

Kemajuan keilmuan Islam tidak lepas dari perannya Ali bin Abi Thalib dalam memberikan 
diskursus yang mendalam tentang ajaran Islam. Ia memiliki pemikiran yang tajam, retorika yang luar biasa, 
dan kemampuannya menjadikan dirinya sebagai tokoh yang paling berpengaruh bagi kemajuan Islam. Oleh 
karena itu, berbagai aliran dan mazhab banyak merujuk pada pemikiran Ali bin Abi Thalib termasuk dalam 
bidang ilmu kalam dan tasawuf. 

Beragam diskusi dan produk riset akademik di atas, sejauh penelusuran penulis, belum ada yang 

memotret wacana dan nalar tentang keilmuan Ali bin Abi Thalib dan kontributor dalam periwayatan 

hadis. Padahal, dalam meriwayatkan hadis sangat memiliki pengaruh besar bagi umat Islam. 

Tujuannya, untuk menghindari dari hadis-hadis palsu yang banyak diriwayatkan oleh suatu kaum yang 

hanya pengakuan saja di kalangan muhaddisin. Oleh karenanya, maka tulisan ini hendak 

mendeskripsikan nalar tentang periwayatan hadis dari Ali bin Abi Thalib sebagai gerbang ilmu 

pengetahuan. 

3 Ikhrom Norvaizi et all, ‘Sejarah Kepemimpinan Ali bin Abi Thalib: Analisis Perannya dalam Perkembangan 
Peradaban Islam’, Tsaqafah & Tarikh 9, no. 1 (June 2024): 49–64. 

2 Muḥammad bin Abī Bakar al-‘Uṣfūrī, Al-Mawā’iẓ al-‘Uṣfūriyyah: Musytamilun ‘Alā Arba’īna min al-Aḥādīṡ 
al-Annabawiyyah (t.t: tp, t.t), 4. 

1 Abū ‘Adullāh al-Ḥakīm al-Nīsābūrī, Al-Mustadrak ‘Alā al-Ṣahīhain, Jilid III (Beirūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 
1990), 137. 

16 



 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 

Pada penelitian sebelumnya telah dilakukan dengan baik oleh Muhammadiyah Amin pada tahun 

2022 dengan judul “Menelusuri Kehati-hatian Khulafa’ Al-Rasyidun dalam Periwayatan Hadis Nabi”. 

Pada tahun 2019 penelitian sebelumnya yang ditulis oleh Sugirman dengan judul “Peran Khalifah Ali 

bin Abi Thalib dalam Meletakkan Dasar-dasar Ilmu Nahwu”. Oleh karena itu, yang menjadi pembeda 

dari penelitian sebelumnya adalah fokus pada kajian khalifah Ali bin Abi Thalib sebagai gerbang ilmu 

sekaligus kontribusinya dalam periwaytan hadis. 

 

Metode Penelitian 
Penelitian ini mengandalkan sumber-sumber data yang diperoleh melalui studi kepustakaan 

(library research) dengan pendekatan deskriptif analitis. Data dikumpulkan dan dianalisis dari 

berbagai literatur yang relevan, termasuk buku-buku akademik, jurnal ilmiah, karya-karya Ulama 

terdahulu berupa kitab klasik, serta referensi-referensi lain yang mendukung dalam pembahasan. 

Pendekatan ini dipilih guna untuk memperoleh pemahaman yang mendalam, komprehensif, dan 

kontekstual terhadap topik yang dikaji, dengan menitikberatkan pada ketajaman analisis terhadap 

teks dan pemikiran dalam literatur tersebut. Berangkat dari diskursus di atas, maka tulisan ini akan 

menjawab tiga persoalan utama; pertama, apa alasannya Nabi Saw. menyampaikan bahwa Ali adalah 

gerbangnya ilmu. Kedua, mengapa Ali bin Abi Thalib tidak banyak meriwayatkan hadis. Ketiga, apa 

pengaruh keilmuan Ali bin Abi Thalib dalam kemajuan peradaban Islam. Dengan tiga rumusan 

masalah tersebut, maka tulisan ini akan menghasilkan pemahaman bahwa kajian ini tidak hanya 

sebatas narasi yang mati, melainkan juga akan terjawabkan bagi generasi dalam dunia pendidikan. 

Tujuan penelitian ini pertama, untuk membahas keilmuannya Ali bin Abi Thalib sehingga disebut 

sebagai gerbangnya ilmu oleh Nabi Saw. kedua, kontribusi Ali dalam periwayatan hadis, serta 

implikasinya keilmuan Ali bagi kemajuan peradaban Islam.. 
 

Hasil dan Pembahasan 
Potret Ali bin Abi Thalib sebagai Gerbang Ilmu 

Sosok figur sentral cendekiawan muslim yang mendapat gelar bāb al-Ilm dari Nabi Saw. adalah Ali bin 
Abi Thalib. Salah seorang sahabat, sepupu dan menantu Nabi yang masuk Islam pertama kali pada saat 
masih muda (al-Sābiqūna al-Awwalūn).4 Julukan bāb al-Ilm tersebut bukan berarti tanpa didasari sebuah 
alasan, melainkan ada suatu keistimewaan dibalik perkataan Nabi yang dimiliki Ali bin Abi Thalib yang 
tidak ada pada sahabat yang lain. Ia mulai diasuh oleh Nabi sejak ia masih relatif muda, sehingga ilmu yang 
diserap langsung berasal dari sumbernya. 

Nabi Saw. mengetahui tentang kedalaman ilmu yang dimiliki Ali bin Abi Thalib, sehingga nabi 
menyampaikan dengan tegas sebagaimana yang disebutkan dalam riwayat hadis berikut: 

ارُ، وَأَخْرَجَ بْرَانِي الْبَزَّ لْأَوْسَطِ فِي وَالطَّ ِ، عَبْدِ بْنِ جَابِرِ عَنْ ا رْمِذِيْ وَأَخْرَجَ اللَّه  قَالَ: عَليِِّ عَنْ وَالْحَاكِمُ التِّ
ِ رَسُوْلُ قَالَ ُ صَلَّى اللَّه  بَابُهَا". وَعَليٌِّ الْعِلْمِ مَدِيْنَةُ "أَنَا وَسَلَّمَ: عَلَيْهِ اللَّه

Telah meriwayatkan al-Bazzar dan al-Thabrani dalam kitab al-Ausaṭ dari Jabir bin Abdillah. Telah 
meriwayatkan al-Tirmidzi dan al-Hakim dari Ali berkata, bahwa Rasulullah Saw. bersabda; “Aku adalah 
kotanya ilmu, sedangkan Ali adalah gerbangnya”.5 

5 Kualitas hadis ini menurut Imam al-Suyūṭĭ adalah hasan. Bukan hadis ṣaḥiḥ seperti yang diucapkan Imam 
al-ḥakim. Bukan pula hadis maudhu’ seperti yang dituduhkan oleh Imam Nawawi dan Ibnu al-Jauzi. Lihat 

4 Abū Ja’far Muḥammad bin ‘Amr bin Mūsā bin Ḥimād al-‘Uqaylī al-Makkī, al-Ḍu’afā’ al-Kabīr li al-‘Uqaylī, Juz, I 
(Beirūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1984), 235. 

17 



 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 

 
Dalam hadis yang disebutkan pada narasi diatas ditemukan yang serupa dalam karya-karya 

Ulama lainnya seperti  riwayat lain, Nabi Saw. tidak hanya memberi julukan kepada sahabat Ali bin 

Abi Thalib saja, melainkan juga kepada sahabat yang lain khususnya kepada khalafaurrāsyidĭn. 

Bahkan, dalam riwayat ini bukan Ali bin Abi Thalib sebagai sahabat yang paling berilmu melainkan 

adalah Abu Bakar As-Siddiq. Sebagaimana Nabi Saw. bersabda; “Aku adalah kota ilmu, Abu Bakar 

adalah dasarnya, Umar adalah dindingnya, Utsman adalah atapnya, sedangkan Ali adalah 

pintunya”.6 Mengapa demikian? Sebab, sudah menjadi sesuatu yang diketahui secara pasti bahwa 

pondasi, dinding bahkan atap pun lebih tinggi dari pada pintu. Sedangkan sebagian Ulama yang 

berbeda pendapat dengan menjelaskan ‘Alĭ Bābuhā yang berarti adalah ketinggian.7 Sedangkan Ibnu 

Hajar al-Haitami mengakui tentang keutamaan Ali bin Abi Thalib termasuk dalam hadis sebelumnya 

riwayat dari Ibnu ‘Abbas.8 Berikut ini beberapa alasan Ali disebut sebagai gerbang ilmu diantaranya; 

Pertama¸Ali bin Abi Thalib merupakan sosok yang yang dikenal sebagai ahli hukum, yang mampu 

memutuskan suatu perkara. Ia dikenal sebagai sahabat yang paling berilmu. Ia merupakan ahli tafsir, 

fiqih dan ilmu hikmah. Pada suatu ketika Nabi pernah didatangi dua orang laki-laki yang saling 

bersengketa demi merebut kebenaran. Kemudian Nabi Saw. memanggil Ali bin Abi Thalib yang saat 

itu ia masih muda Nabi sudah mempercayainya. Wahai Ali maka segera putuskan persengketaan di 

antara dua orang ini. Akhirnya Ali bin Abi Thalib memutuskan perkara tersebut dan keduanya 

menerima apa yang telah menjadi keputusannya. 

Kedua, Kefasihan Ali bin Abi Thalib dalam beretorika, sehingga setiap ungkapan yang 

disampaikan darinya memiliki banyak hikmah bagi para audien yang mendengarnya. Sebagaimana 

juga respon dari Syaikh Abdul Qadir al-Jailānĭ mengatakan bahwa kāna rajulun ta’allama wa ‘allama 

wa ‘amila bi’ilmihi yaitu orang yang belajar dan mengajar dengan menyampaikan ilmunya. Ia adalah 

Ali bin Abi Thalib seorang ilmuan yang jarang dapat diketahui oleh semua manusia selama masih 

hidup.9 Namun, ketika sang ahli hikmah tiada baru akan tampak kemuliaannya. Maka disinilah cikal 

bakal lahirnya kaum syi’ah yang sangat ekstrimisme dalam mengagungkan sahabat Ali bin Abi Thalib, 

sehingga ketiga sahabat Nabi pun tidak diakui tentang kepantasan menjadi pemimpin Islam. 

Ketiga, Nabi Saw. selain memberi julukan kepada Ali bin Abi Thalib dengan sebutan bāb al-Ilm  

Ali juga disebut dengan sebutan karroma Allāhu wajhah yang berarti semoga Allah senantiasa 

memuliakan wajahnya. Ungkapan ini hanya terkhusus kepada Ali bin Thalib tidak dengan sahabat 

yang lain. Selain itu, ada dua pendapat dikalangan para Ulama tentang makna karroma Allāhu 

wajhah. Pertama, ungkapan ini dengan segala keluasan ilmunya Ali tidak pernah melihat kemaluan 

9 Muḥammad bin ‘Umar Nawawī al-Jāwī, Naṣāiḥ Al-Ibād Fī Bayāni al-Fāż Syaraḥ Munabbihāt ‘Alā al-Isti’Dād 
Liyaum al-Ma’ād Li Ibn Hajar al-‘Asqalānī (Beirūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1971), 12. 

8 Berdasarkan pada hadis ini, secara periwayatan ada yang mengatakan bahwa hadis ini adalah palsu termasuk 
pendapat dari Ibnu al-Jauzi dan An-Nawawi. Bahkan sebagian Ulama yang lain berpendapat bahwa hadis ini 
adalah sahih. 

7 Aḥmad bin Muḥammad bin ‘Alī bin Ḥajar al-Haitamī, al-Ṣawā’iq al-Muḥriqah ‘Alā Ahl al-Rafḍ wa al-Ḍalāl wa 
al-Zandaqah, Juz, I (Libanon: Muassasah al-Risālah, 1997), 87. 

6 Secara keseluruhan semua hadis ini adalah lemah. Namun, Ibnu ‘Abbas mengatakan bahwa hadis ini adalah 
hasan. Hadis ini juga diriwayatkan oleh Imam al-Tirmĭẓĭ dan al-Nasa’i, Ibnu Majah dan beberapa perawi lainnya 
meriwayatkan dari Habsyi bin Junadah dengan sanad yang marfū’. Nabi Saw. bersabda; Ali dariku dan aku dari 
Ali, tidak ada yang dapat mewakili ku kecuali aku atau Ali. Lihat Muḥammad bin ‘Abdirraḥman al-Sakhāwī, 
al-Ajūbati al-Marḍiyyah Fĭmā al-Sakhāwī ‘Anhu min al-Aḥādīṡ al-Nabawiyyah, Juz, II (t.t: Dār al-Rāyah, 1418), 
880. 

‘Abdurraḥman bin Abī Bakar Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī, Tārĭkh al-Khulafā’ (t.t: Maktabah Nizzār al-Muṣṭafā 
al-Bazzār, 2004), 133. 

18 



 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 

dirinya bahkan aurat orang lain, sehingga Nabi begitu sangat memuliakannya. Kedua, ungkapan ini 

hanya untuk Ali bin Abi Thalib sebagai bentuk penghormatan karena ia selama masih hidupnya dari 

sejak kecil sebelum masuk Islam ia tidak pernah menyembah berhala.10 

Keempat, Ali bin Abi Thalib merupakan sumber keilmuan Islam setelah Nabi Saw. Ia tidak hanya 

dikenal sebagai panglima perang, melainkan juga seorang Ulama besar dikalangan para sahabat yang 

menjadi rujukan setelah generasi berikutnya. Banyak para cendikiawan muslim seperti Imam Abū 

Ja’far al-Shadiq mengacu kepada pemikiran Ali bin Abi Thalib dalam mengembangakan ilmu fiqh, 

tafsir, filsafat dan beberapa ilmu lainnya. Ibnu Abbas berkata bahwa “Apabila ilmu para sahabat 

dibandingkan dengan ilmu Ali bin Abi Thalib, maka ilmu mereka hanyalah setetes air dibandingkan 

seluruh air dalam lautan”.11 Perumpamaan yang disampaikan Ibnu Abbas yang demikian, menegaskan 

bahwa luasnya ilmu yang dimiliki Ali bin Abi Thalib, sehingga tidak ada satupun sahabat lain yang 

mampu menandingi keluasan ilmu Ali bin Abi Thalib, walaupun para sahabat yang lain juga ilmunya 

tinggi. Hal itu menunjukkan bahwa Ali bin Abi Thalib merupakan seorang Ulama yang gagah dan 

pemberani, serta juga memiliki banyak kontribusi dalam keilmuan Islam. 

Kelima, riwayat Ibnu ‘Asakir dari Ibnu ‘Abbas mengatakan bahwa tidak ada seorang pun yang 

diturunkannya kitab yang sama dengan Ali bin Abi Thalib. Bahkan dalam Riwayat lain Ibnu ‘Abbas juga 

mengatakan bahwa ayat yang turun tentang  Ali bin Abi Thalib  terdapat 300 ayat. Hal itu 

menunjukkan luasnya keilmuan sehingga banyak para sahabat mengakui tentang ke’aliman Ali bin Abi 

Thalib. Nabi Saw. sangat mencintai dan menyayanginya kepada Ali bin Abi Thalib sebagaimana dalam 

Riwayat lain Nabi Saw. menyampaikan “Barangsiapa yang mencintai Ali, maka dia telah mencintaiku. 

Barangsiapa yang mencintaiku maka sungguh dia telah mencintai Allah. Barang siapa yang 

membenci kepada Ali, maka dia telah membenciku, dan barang siapa yang membenciku maka 

sungguh dia telah membenci Allah”.12 Sehingga pada suatu ketika Nabi mengatakan “wahai Ali, dirimu 

menjadi seorang tuan di dunia dan akhirat, kasihmu adalah kasihku dan kasihku adalah kasih-Nya, 

musuhmu adalah musuhku dan musuhku adalah musuh-Nya, dan celakalah bagi seseorang yang 

membencimu setelah keberadaanku”13 

 

Kontributor Ali bin Abi Thalib dalam Perwayatan Hadis 

Pasca wafatnya Nabi Saw. umat Islam berada dibawah kepemimpinan para sahabat, mereka 

adalah khalafa al-Rasyidin. Pada periode ini disebut dengan masa pembatasan hadis dan 

penyedikitan periwayatan (al-Taṭabbut wa al-Iqlāl min Riwāyah)14 dari para sahabat Nabi termasuk Ali 

bin Abi Thalib. Ali dikenal sebagai sosok yang multitalenta dikalangan para sahabat khususnya pada 

bidang keilmuan, sehingga disebut sebagai bāb al-‘Ilm. Sebab, tidak ada seorangpun yang berada di 

atas keilmuan Ali dikalangan para sahabat. Namun, dalam meriwayatkan hadis justru Ali tidak banyak 

seperti sahabat Abu Hurairah, Ibnu Abbas, Anas bin Malik dan beberapa sahabat lainnya. Hal itu 

dikarenakan banyak faktor yang melatar belakangi dari pembatasan periwayatan, salah satunya 

sebagai berikut; 

Sikap Kehati-hatian dalam Periwayatan Hadis 

14 Muḥammad ‘Ijāj Khaṭīb, Abū Hurayrah Riwāyah al-Islām (t.t: Maktabah Wahibah, 1982), 150. 

13 Ḥakīm, Al-Mustadrak ‘Alā al-Ṣahīhain, 138. 

12 Hadis ini dikeluarkan Imam al-Thabrani dengan sanad yang sahih dari Ummu Salamah. Lihat Tārĭkh 
al-Khulafā’, 134. 

11 Abū al-Qāsim al-Ma’rūf Ibn ‘Asākir, Tārīkh Dimasyq, Jilid XLII (Damaskus: Dār al-Fikr, 1995), 408. 

10 Lajnah al-Fatāwā al-Syubkah al-Islāmiyyah, Fatāwā al-Syubkah al-Islāmī, Jilid VIII (t.t: Arsyif Lijamĭ’i al-Fatāwā 
al-‘Arabiyyah, 2009), 371. 

19 



 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 

Sikap kehati-hatian para sahabat Nabi dalam meriwayatkan hadis menjadi prioritas utama 

dalam pembatasan periwayatan. Pembatasan tersebut dilakukan dengan dua cara; pertama, 

periwayatan lafdzi yang memang redaksi tersebut dipastikan sama persis seperti yang disampaikan 

Nabi Saw. Kedua, periwayatan maknawi yang tidak sama persis apa yang disampaikan Nabi Saw. 

Namun secara makna dan pemahaman sama persis dari Nabi. Maka, cara yang demikian dilakukan 

oleh semua para sahabat termasuk Ali bin Abi Thalib. 

Ditinjau dari publikasi periwayatan hadis, Ali tidak banyak dalam berkontribusi dalam 

meriwayatkan hadis, karena Ali memiliki sikap kehati-hatian dalam menjaga hadis. Redaksi hadis yang 

diriwayatkan para perawi hadis memiliki banyak potensi pada kekeliruan. Oleh karena itu, sikap 

kehati-hatian Ali dalam meriwayatkan hadis dilakukan dengan cara sumpah atas nama Allah dan 

Rasulnya dihadapan orang yang menerima hadis, apabila hadis tersebut diwurudkan. Ali akan 

bersedia menerima hadis tersebut apabila telah dilakukannya sumpah bahwa hadis tersebut 

benar-benar dari Nabi Saw. kecuali, periwayatan tersebut dari orang yang sangat dipercayainya. 

Dengan demikian, sumpah tersebut tidak akan berlaku apabila orang yang menyampaikan dapat 

dipastikan kebenarannya untuk tidak berpotensi pada suatu kebohongan.15 Kebijakan Ali bebas 

sumpah pernah dilakukan oleh salah seorang sahabat bernama Miqdad bin al-Aswad16 ketika ia 

menyampaikan suatu riwayat kepada Ali tentang hukum madzi, maka Ali langsung menerima tentang 

riwayat tersebut tanpa mempertimbangkan dan melakukan sumpah untuk memastikan 

kebenarannya kepada Miqdad bin al-Aswad. 

Seruan Ali kepada umat Islam yang memiliki catatan hadis untuk segera menghapusnya. Seruan 

tersebut memberikan isyarat agar umat Islam senantiasa menjaga keotentikan hadis lalu 

meninggalkan Al-Qur’an. Jadi, tidak menutup kemungkinan Ali justru sangat melarang untuk menulis 

hadis. Sebab, karena Ali memiliki ṣaḥifah yang berisi peraturan penting yang diantaranya; pertama, 

hukuman denda bagi yang melanggarnya. Kedua, membebaskan umat Islam yang ditawan 

orang-orang kafir quraisy. Ketiga, larangan melakukan hukum qisas (qiṣaṣ) bagi umat Islam yang 

membunuh orang kafir quraisy.17 Mengingat hal itu bahwa para sahabat sudah mulai berpencar ke 

suatu daerah tertentu, maka periwayatan hadis pada masa kepemimpinan Ali tidak dapat dibendung 

lagi, karena persaingan politik semakin tajam. 

Hadis yang diriwayatkan Ali bin Abi Thalib tidak banyak seperti sahabat lainnya. Ia hanya 

meriwayatkan hadis yang benar-benar langsung dari Nabi Saw. Ulama muhadditsin pada sebelumnya 

telah melakukan penelusuran kepada perawi hadis, salah satunya dengan mentakhrij menggunakan 

al-Jarḥ wa al-Ta’dĭl. Maka Ulama berpendapat bahwa hadis yang hanya diriwayatkan Ali bin Abi Thalib 

berkisar 500 lebih, ada juga yang berpendapat kurang dari 500. Meskipun Ali tidak banyak 

meriwayatkan hadis, riwayat-riwayatnya juga tersebar di berbagai kitab hadis terutama dalam kitab 

hadis kutub al-Sittah, yaitu Sahih Bukhari, Sahih Muslim, Sunan Abu Daud, Maka hasil penelusuran 

melalui aplikasi al-Bāḥĭṡ al-Ḥadĭṡĭ, hadis yang diriwayatkan Ali bin Abi Thalib sebanyak 300 hadis. 

Pemahaman Mendalam Tentang Al-Qur’an 

17 Muhammadiyah Amin, ‘Menelusuri Kehati-hatian Khulafa Al-Rasyidin dalam Periwayatan Hadis Nabi’, Tahdis 
13, no. 02 (2022): 171–86. 

16 Miqdad bin al-Aswad merupakan seorang sahabat yang sebenarnya bukanlah putra al-Aswad bin ‘Abd 
Yaghuts, melainkan ia sebagai anak asuhannya sehingga dinisbatkan kepadanya. Nama ayahnya adalah ‘Amr bin 
Tsa’labah al-Kindi. Lihat ‘Abdurraḥman bin Abī Bakar Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī, Fatḥ Rubb al-Bariyyah Fĭ Taisīr 
Qirā’ah al-Fiyyah al-Suyūṭī fī ‘Ilm al-Ḥadīṡ (Mesir: Dār al-Lu’lu’ah, 2021), 564. 

15 Oktari Kanus, ‘Pembatasan dalam Periwayatan Hadis (Taqlil al-Riwayah)’, Al-Kawakib 3, no. 1 (2022): 1–10, 
doi:10.24036/kawakib.v3i1. 

20 



 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 

Salah satu alasan yang paling dominan terhadap Ali bin Abi Thalib tidak banyak meriwayatkan 

hadis adalah pemahaman dan pendalaman tentang dunia Al-Qur’an dan tafsirnya. Ali merupakan 

sahabat Nabi yang sangat dekat dengan Nabi, dengan segala kepandaiannya Ali diangkat menjadi 

penulis Al-Qur’an. Kepandaiannya dalam memahami Al-Qur’an dan tafsirnya terbukti dengan melalui 

kepemimpinannya, khutbah dan kontribusinya terhadap keilmuan Islam. Al-Qur’an yang dihafalkan, 

ditulis hingga dikodifikasikan ia memiliki banyak kontribusi melalui sahabat Zaid bin Tsabit yang 

mampu menghafal Al-Qur’an dengan sempurna. Ali sebagai khalifah keempat, pendekatannya 

terhadap Al-Qur’an yang mampu mengintegrasikan dalam gaya kepemimpinannya. Khutbahnya 

mencerminkan sintesis doktrin Al-Qur’an dengan tradisi budaya Arab.18 

Oleh karena itu, sebagai bentuk kehati-hatian Ali dalam meriwayatkan hadis, khawatir akan 

bercampur dengan teks-teks Al-Qur’an yang pada saat itu Al-Qur’an belum dituliskan hingga 

dikodifikasikan. Ali sangat menekankan kepada para sahabat untuk selalu senantiasa bertanya 

mengenai Al-Qur’an kepadanya. Sebab, tidak ada seorangpun yang mumpuni pada bidang Al-Qur’an 

kecuali Ali bin Abi Thalib. Bahkan dalam satu riwayat disebutkan bahwa tidak ada seorangpun yang 

memberanikan diri untuk mempersilahkan orang lain selalu bertanya kepada dirinya sendiri kecuali 

Ali bin Abi Thalib19 

Ada beberapa keutamaan pemahamannya Ali terhadap Al-Qur’an; pertama, Ali sering 

menjadi rujukan utama dalam tafsir Al-Qur’an setelah Nabi Saw. Ketika para sahabat mendalami 

pemahaman Al-Qur’an, maka Ali selalu tampil menjadi rujukan dalam penafsiran Al-Qur’an. Kedua, Ali 

menguasai bahasa Arab dengan sempurna, sehingga ia mampu memahami nuansa bahasa Al-Qur’an 

yang kompleks, baik dari makna lahir maupun batin yang diungkap menjadi kalam hikmah. Ketiga, Ali 

mengetahui semua asbāb al-Nuzūl dari awal surah hingga akhir surah, bahkan ia juga mengetahui 

semua waktu dan tempat dimana ayat dan surah tersebut turun. Oleh karena itu, maka pantas Ali 

tidak banyak meriwayatkan hadis karena pendalaman Ali bukan pada riwayat hadis, melainkan pada 

Al-Qur’an. 

Kesibukan Urusan Pemerintah dan Peperangan 

Ali bin Abi Thalib selain memiliki sikap kehati-hatian dalam meriwayatkan hadis dan 
memfokuskan dalam menyebarkan pemahaman pada bidang Al-Qur’an dan tafsirnya, maka ia juga 
terlibat kesibukannya dengan urusan pemerintah yang pada saat itu dalam kondisi gencar-gencarnya 
masalah politik. Maka hampir semua sahabat khulafa al-Rasyidin tidak banyak terlibat dalam masalah 
periwayatan hadis. Sehingga dipastikan hadis yang diriwayatkan Ali tidak banyak. Bukan berarti Ali 
tidak berkontribusi dalam periwayatan hadis, melainkan banyak terlibat dalam menangani insiden 
pemerintah dengan berbagai problem. 

Sejak awal dakwah Islam, hampir semua pertempuran Ali terlibat di dalamnya baik dari 
perang badar, Uhud, Khandaq, Khaibar dan Hunain. Keberanian Ali dalam pertempuran mampu 
mengalahkan seorang panglima bernama ‘Amr bin bin Wudd dalam perang khandaq. Pada saat 
perang badar Ali adalah seorang pemuda dengan segala keberaniannya membela Islam tampil 
dengan gagah dan berani.20 

Masa pemerintahan Ali bin Abi Thalib hanya 6 tahun. Selama masa pemerintahannya, Ali 
mengalami banyak problematika sosial dan politik. Walaupun Ali tidak lama memerintah, namun ia 

20 Tegar Shidiq Pratama and Dian Prayoga, ‘Masa Pemerintahan Ali bin Abi Thalib dari Tahun 655-650 M’, 
Jazirah: Jurnal Peradaban dan Kebudayaan 4, no. 2 (2023): 111–18, doi:10.51190/jazirah.v4i2.82. 

19 Suyūṭī, Tārĭkh al-Khulafā’, 133. 

18 Tahera Qatbuddin, ‘The Sermon’s Of Ali Bin Abi Thalib: At The Confluence Of The Core Islamic Teachings Of 
The Qur’an And The Oral, Nature Based Cultural Ethos Of Seventh Century Arabia’, Anuario De Estudios 
Medievales 42, no. 1 (2012): 201–28, doi:10.3989/aem.2012.42.1.10. 

21 



 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 

memiliki banyak pengaruh bagi umat Islam dan kemajuan peradaban Islam. Bahkan, tidak ada 
periode sedikitpun dalam pemerintahannya yang dapat dikatakan stabil. Ketika Ali menjabat sebagai 
khalifah, maka banyak para pejabat hasil nepotisme dari khalifah ‘Utsman bin Affan diberhentikan 
oleh Ali. 
 
Pengaruh Keilmuan Ali bin Abi Thalib dalam Kemajuan Peradaban Islam 

Ali bin Abi Thalib dikenal memiliki kecerdasan dan menguasai pada bidang keilmuan Islam secara 

mendalam. Penyebutan Nabi kepada Ali dengan gelar bāb al-‘Ilm justru bukan tanpa maksud dan 

tujuan, walaupun Ali tidak banyak dalam meriwayatkan hadis. Pada sejak awal Ali memimpin Islam 

sebagai khalifah keempat setelah menggantikan khalifah Utsman, ia memiliki pengaruh besar 

terhadap kemajuan dan perkembangan peradaban Islam. Bahkan, awal peradaban Islam pada bidang 

keilmuan memiliki kemajuan. Justru kesibukan Ali dalam masalah pemerintahan bukan berarti ia 

meninggalkan segalanya untuk mengembangkan peradaban Islam, sehingga Ali mampu membentuk 

peradaban Islam kepuncak kemajuan keilmuan. Salah satu pengaruh keilmuan Ali terhadap kemajuan 

peradaban Islam adalah;  

Peletakan Dasar Ilmu Gramatikal Bahasa 
Peran penting keterlibatan Ali bin Abi Thalib sebagai khalifah keempat yang dikenal sebagai 

sahabat Nabi yang memiliki banyak potensi dalam memimpin umat Islam. Salah satu potensi yang 
berhasil dikembangkan oleh Ali adalah memproklamasikan keilmuan pada masa pemerintahannya. 
Awal munculnya keilmuan Islam yang diproklamasikan Ali melalui Abu al-Aswad al-Du’ali yaitu ilmu 
gramatikal bahasa21 atau disebut dengan istilah ilmu nahwu.22 Dalam lintasan sejarah Islam bahwa 
Abu al-Aswad tercatat sebagai bapak bahasa dari hasil buah pemikiran Ali dalam mengembangkan 
ilmu nahwu.23 Keresahan lahirnya ilmu nahwu akibat dari bercampurnya bahasa Arab dengan bahasa 
lain pada ekspansi wilayah umat Islam.  Diriwayatkan dari Abū al-Abbas bin Yazid berkata bahwa Abu 
al-Aswad pernah ditanya tentang siapa yang memberimu jalan untuk mengembangkan ilmu nahwu, 
maka Abū al-Aswad menjawab ia menerima ilmu tata bahasa dari khalifah Ali bin Abi Thalib.24 Oleh 
karena itu Ali merancang tata bahasa Arab yang dimulai dengan kaidah inna wa akhwatuhā, iḍāfah, 
ta’ajjub, istifhām dan lainnya, sehingga lahirlah ilmu nahwu yang dinikmati umat Islam hingga saat 
ini.25 
Kontributor Ilmu Tafsir 

Keilmuan Islam semakin maju dan berkembang terutama dalam perkembangan awal 
penafsiran Al-Qur’an pada masa Ali bin Abi Thalib. Selain Al-Qur’an dihafalkan dan dikodifikasi pada 

25 Sugirma, ‘Peran Khalifah Ali bin Abi Thalib dalam Meletakkan Dasar-dasar Ilmu Nahwu’, Foramadiahi: Jurnal 
Kajian Pendidikan Keislaman 11, no. 1 (n.d.): 158–71. 

24 Muḥammad bin al-Ḥasan al-Zabīdī Abī Bakar, Ṭabaqāt al-Naḥwiyyĭn wa al-Lughawiyyĭn (t.t: Dār al-Ma’ārif, 
t.t). 

23 ‘Abdurraḥman bin Abī Bakar Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī, Al-Muzahhir fī ‘Ulūm al-Balāghah wa Anwā’ihā, Juz, II 
(Beirūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998), 341. 

22  Ilmu Ṣarraf dan ilmu Nahwu memiliki fungsi yang luar biasa, karena dibutuhkan oleh ilmu-ilmu lainnya 
seperti ilmu tafsĭr, ḥadĭṡ, fiqh, ilmu kalam dan ilmu lainnya yang memiliki keterkaitan dengan ilmu syari’at. Oleh 
karena itu, dikatakan bahwa inna al-Ṣarf Umm al-‘Ulūm wa al-Nahw Abūhā (Ilmu Ṣarraf adalah ibu dari segala 
ilmu pengetahuan, sedangkan ilmu Nahwu adalah bapak dari segala ilmu pengetahuan.) Imam al-Rāḍĭ 
mengatakan Ilmu Ṣarraf merupakan bagian dari ilmu Nahwu yang mana dalam hal ini tidak ada perselisihan 
diantara ulama ahli bahasa. Dan hal itu sesuai dengan apa yang telah diriwayatkan oleh Imam Syibaweh. Lihat 
Muḥammad bin ‘Alĭ Ibn al-Qāḍĭ Muḥammad Ḥāmid bin Muḥammad Ṣābir al-Fārūqĭ al-Ḥanafĭ al-Tihānawĭ, 
Mausū’ah Kasyāf Istilāḥāt al-Funūn wa al-‘Ulūm, Juz, I (Beirūt: Maktabah Labanān Nāsyirūn, 1996), 23. 

21 Ilmu gramatikal bahasa termasuk di dalamnya ilmu nahwu dan ilmu ṣarraf yang berfungsi untuk memandu 
dalam membentuk kata, mengubah serta juga menjelaskan hubungannya satu sama lain dalam sebuah fragmen 
dan frasa. Selain itu, ilmu nahwu juga berfungsi menyusun struktur fragmen yang benar sehingga menjadi 
paragraf yang padu. Lihat Aḥmad Syāyib, al-Uslūb (Mesir: al-Maktabah al-Nahḍah al-Miṣriyyah, 2003), 26. 

22 



 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 

masa Ali maka ilmu tafsir pun juga dikembangkan untuk menunjang kemajuan peradaban Islam. Ali 
menggunakan berbagai metode interpretasi dalam mengungkap makna isi Al-Qur’an termasuk dari 
berbagai sumber termasuk tafsir bi al-Ma’ṡūr  dan bi al-Ra’yi. Penafsiran Ali mencerminkan 
pemahaman yang mendalam tentang Al-Qur’an.26 Metodologi yang diterapkan Ali menjadi dasar 
pengetahuan bagi para generasi Ulama setelahnya yang mampu mengembangkan keilmuan lebih 
lanjut pada bidang ilmu tafsir.27 Kontribusi keilmuan Ali terus menggema dalam tafsir kontemporer. 
Selain itu, pemikiran Ali dalam ilmu tafsir juga banyak dikembangkan dalam mazhab ahlul bait hingga 
menjadi rujukan penting dalam kajian tafsir Syi’ah dan Sunni.28  
Peristiwa Arbitrase Menimbulkan Konflik Teologis 

Pada masa pemerintahan Ali bin Abi Thalib serangan politik semakin tajam dan panas yang 

menyebabkan munculnya berbagai golongan yaitu Muawiyah, Khawarij dan Syiah (pendukung Ali bin 

Abi Thalib). Dari terjadinya insiden peperangan dalam masalah politik akhirnya bergeser pada 

teks-teks agama yaitu pada masalah teologi atau ilmu kalam. 

Kaum khawarij yang menyatakan keluar dari barisan Ali mengatakan bahwa Ali berdosa 

melakukan kesalahan dengan menerima arbitrase. Menurutnya, proses pengambilan tahkim dengan 

cara arbitrase justru bertententangan dengan Al-Qur’an berdasarkan pada surah Al-Maidah ayat 44 

sebagaimana firman-Nya “Dan barang siapa yang tidak memutuskan (suatu urusan) menurut 

ketentuan yang diturunkan Allah, maka mereka itulah orang-orang kafir”. Dengan landasan ayat 

tersebut, maka kaum khawarij menghukum bahwa semua yang terlibat dalam proses tahkim tersebut 

tergolong dan menjadikan kafir yaitu murtad atau keluar dari Islam, dan orang murtad adalah halal 

darahnya. Oleh karena itu, kaum khawarij memberanikan diri ingin membunuh sahabat Ali bin Abi 

Thalib, Muawiyah, ‘Amr bin Ash dan Abu Musa. Namun yang mereka berhasil membunuhnya adalah 

Ali bin Abi Thalib.29 

Persoalan ini akhirnya menimbulkan tiga aliran baru dalam ilmu kalam yaitu sebagai berikut; 
pertama, aliran khawarij yang mengatakan dengan tegas bahwa orang yang melakukan dosa besar 
adalah kafir, dan kafir hukumnya wajib dibunuh karena dia telah murtad. Kedua, aliran murji’ah yang 
mengatakan bahwa orang yang melakukan dosa besar bukan kafir, sedangkan dosa yang dilakukan 
biarkan Allah yang menilainya sendiri baik diampuni atau tidaknya. Ketiga, aliran mu’tazilah yang 
mengatakan tidak menerima dari kedua pendapat tersebut baik dari khawarij maupun murji’ah. 
Menurutnya, orang yang melakukan dosa besar bukan kafir dan bukan pula mukmin melainkan 
adalah fasik. Mu’tazilah mengambil keputusan diantara dua posisi sehingga disebut dengan istilah 
al-Manzilah baina al-Manzilatain (Posisi diantara dua posisi).30 

30 Mu’tazilah membagi dosa menjadi dua bagian yaitu dosa besar dan dosa kecil. Orang yang melakukan dosa 
kecil tidak mengharuskan keluar dari Islam sebagai murtad. Dosa besar terbagi menjadi dua jenis yaitu dosa 
syirik dan dosa besar lainnya. Mu’tazilah menganggap bahwa orang yang melakukan dosa besar syirik tidak 
dianggap sebagai mukmin, namun bukan berarti kafir. Akan tetapi orang yang melakukan dosa syirik berada 
dalam posisi tengah bukan sebagai mukmin bukan pula disebut sebagai orang tidak beriman yaitu posisi 
diantara dua posisi. Lihat ‘Awwād bin ‘Abdillāh al-Mu’tiq, al-Mu’tazilah wa Uṣūlihim al-Khamsah wa Mauqif Ahl 
al-Sunnah Minhā (t.t: Maktabah al-Rasyid, 1995), 36. 

29 Ahmad Zaini, ‘Mengurai Sejarah Timbulnya Pemikiran Ilmu Kalam dalam Islam’, Esoterik: Jurnal Akhlak dan 
Tasawuf 1, no. 1 (June 2015): 167–87, doi:10.21043/esoterik.v6i1. 

28 Youssef Cahine, ‘The Rasionale of The Administrative Thought of Ali bin Abi Thalib and Administrative Schools 
(A Comparative Study)’, Journal of Public Administration and Governance 10, no. 1 (February 2020): 159–81, 
doi:10.5296/jpag.v10i1.16490. 

27 Furqan, ‘Metodologi Tafsir Jami’ul Bayan Imam Thabari’, Tafse: Journal of Qur’anic Studies 8, no. 1 (June 
2023): 88–103, doi:10.22373/tafse.v8i1.18397. 

26 Sumarni et all, ‘Kontribusi Periode Tabi’in dalam Perkembangan Tafsir Al-Qur’an’, Wahana Islamika: Jurnal 
Studi Keislaman 9, no. 2 (2023): 227–38, doi:10.61136/r2wrqp18. 

23 



 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 

Kemudian muncul lagi aliran ilmu kalam yang terkenal dengan nama Qadariyah dan Jabariyah. 
Qadariyah menganggap bahwa manusia memiliki kemerdekaan dalam segala kemauan dan 
perbuatannya, dan bukan berasal dari qada’ dan qadar Tuhan. Sedangkan Jabariyah mengatakan hal 
yang sebaliknya dari Qadariyah yaitu manusia tidak mempunyai kemerdekaan dan perbuatan semua 
berada atas kehendak-Nya.31 
Dimensi Lahirnya Filsafat 

Pemikiran dan filosofi Ali bin Abi Thalib tidak hanya berbicara masalah sesuatu yang bersifat 
abstrak, namun juga penerapan yang bersifat nyata (empirisisme). Dalam pandangannya, filsafat 
terpisahkan dari praktik kehidupan. Hal itu terjadi disebabkan karena filsafat dianggap sebagai ilmu 
yang mempelajari tentang konsep suatu kebenaran yang tiada habisnya.32 Kedalaman pemikiran Ali 
bin Abi Thalib, mampu berbicara dengan bijaksana tentang keadaan manusia dan penciptanya. 
Baginya adanya alam semesta merupakan tanda bukti kebesaran tuhan semesta, sedangkan 
kehidupan adalah sebuah kesempatan untuk mengenal dirinya sebelum mengenal tuhan-Nya.33 

Sebelum lahirnya filsuf-filsuf Islam yang dipelajari dalam filsafat Islam seperti Al-Kindi, 
Al-Farabi, Ibnu Sina dan beberapa filsuf lainnya, maka Ali bin Abi Thalib adalah orang pertama yang 
mengemukakan dan menerapkan filsafat dalam sejarah Islam. Ali bin Abi dikenal kecerdasannya, 
mampu menguasai banyak ilmu dalam segala bidang termasuk filsafat. Ia yang memfokuskan 
perhatiannya memiliki akses pada ranah filsafat Islam sebagaimana yang diungkapkan oleh Sayyid 
al-Radhi bahwa guru dari semua filsuf Islam adalah Ali bin Abi Thalib yang tercermin dalam bukunya 
Nahj al-Balāghah li al-Imām ‘Alĭ ‘Alaihi al-Salām yang menceritakan kisah-kisah kehidupan Ali bin Abi 
Thalib.34 

Gambarannya, pada suatu ketika datang segerombolan tokoh-tokoh pembesar khawarij yang 
bertanya kepada Ali bin Abi Thalib dengan pertanyaan yang sama “wahai Ali lebih utama mana antara 
ilmu dengan harta” kemudian Ali menjawabnya “lebih utama ilmu karena ilmu warisan para nabi 
sedangkan harta adalah warisan Qarun”. Kemudian datang tokoh kedua Ali menjawabnya “lebih 
utama ilmu dari pada harta karena ilmu yang akan menjagamu, sedangkan harta maka engkau yang 
akan menjaganya”. Kemudian datang tokoh ketiga Ali menjawabnya “lebih utama ilmu dari pada harta 
karena pemilik ilmu memiliki banyak teman sedangkan pemilik harta memiliki banyak musuh”. 
Kemudian datang tokoh keempat Ali menjawabnya “jika dirimu menggunakan harta maka harta itu 
akan berkurang, sedangkan ilmu semakin digunakan maka akan bertambah”. Kemudian datang tokoh 
kelima Ali menjawabnya “pemilik harta dipanggil dengan sebutan pelit, sedangkan pemilik ilmu akan 
dipanggil dengan sebutan agung dan mulia”. Kemudian datang tokoh keenam Ali menjawabnya “harta 
dijaga dari pencuri, sedangkan ilmu tidak bisa dicuri”. Kemudian datang tokoh ketujuh Ali 
menjawabnya “pemilik harta akan dihisab pada hari kiamat, sedangkan pemilik ilmu akan 
memberikan syafaat”. Kemudian datang tokoh kedelapan Ali menjawabnya “berjalannya waktu harta 
akan habis, sedangkan ilmu tidak akan pernah habis dan musnah”. Kemudian datang tokoh 
kesembilan Ali menjawabnya “harta akan mempengaruhi hati semakin keras, sedangkan ilmu akan 
menyinari hati”. Kemudian datang tokoh yang terakhir maka Ali menjawabnya “pemilik harta akan 
dipanggil tuhan karena hartanya, sedangkan pemilik ilmu akan dipanggil hamba”35 Oleh karena itu, 
maka Ali bin Abi Thalib memiliki kecerdasan yang cemerlang, sehingga mampu mempengaruhi orang 
lain. 
 
Kesimpulan 

35 ‘Uṣfūrī, Al-Mawā’iẓ al-‘Uṣfūriyyah: Musytamilun ‘Alā Arba’īna min al-Aḥādīṡ al-Annabawiyyah, 4. 

34 Husaini Muzakir Algayoni, ‘Ali bin Abi Thalib; Pelopor Filsuf Islam’, LintasGayo.co, 26 October 2019, 
https://lintasgayo.co/2019/10/26/ali-bin-abi-thalib-pelopor-filsuf-islam/. 

33 al-Ḥāfiż Abī Na’īm Aḥmad bin ‘Abdillāh al-Aṣfahānī, Ḥilyah al-Auliyā’ wa Ṭabiqāt al-Aṣfiyā’, Juz, X (Beirūt: 
Dār al-Fikr, 1974), 308. 

32 Marwan Djalim, ‘Filsafat dan Kehidupan: Inspirasi dari Pemikiran Ali bin Abi Thalib’, Kompasiana.com, 23 
August 2023, https:kompasiana.com//filsafat-dan-kehidupan-inspirasi-dari-pemikiran-ali-bin-abi-thalib. 

31 Abuddin Nata, Ilmu Kalam, Filsafat dan Tasawuf (Jakarta: Amzah, 2021), 42–46. 

24 



 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 

Penelitian ini berangkat dari adanya kesenjangan kajian tentang Ali bin Abi Thalib. Selama ini, figur Ali 
lebih banyak dikaji dalam konteks kepemimpinan dan spiritualitas, tetapi belum banyak penelitian 
yang menyoroti hubungan antara gelar bāb al-‘Ilm dengan minimnya periwayatan hadis serta 
pengaruhnya terhadap perkembangan intelektual Islam. Celah inilah yang menjadi dasar penelitian 
ini untuk meninjau kembali posisi Ali dalam tradisi keilmuan Islam. Hasil penelitian ini menunjukkan 
bahwa Ali bin Abi Thalib disebut oleh Nabi sebagai gerbang ilmu karena kedalaman spiritual, 
kemurnian akidah, dan kecendekiaannya yang luar biasa. Sikap hati-hatinya dalam meriwayatkan 
hadis tidak berarti minim kontribusi, melainkan bentuk tanggung jawab epistemologis untuk menjaga 
kemurnian sabda Nabi. Sementara itu, Ali bin Abi Thalib fokusnya pada pendalaman Al-Qur’an dan 
keterlibatannya dalam urusan pemerintahan serta peperangan menjelaskan keterbatasan kuantitatif 
riwayat yang berasal darinya. Keilmuan Ali terbukti memberi pengaruh besar terhadap pembentukan 
peradaban Islam, terutama dalam peletakan dasar ilmu nahwu, pengembangan tafsir, dan lahirnya 
diskursus teologis-filosofis. Dengan demikian, maka nilai kebaruan penelitian ini terletak pada 
upayanya mengintegrasikan dimensi hadis, tafsir, dan filsafat dalam sosok Ali bin Abi Thalib secara 
utuh. Penelitian ini memperlihatkan bahwa kehati-hatian Ali pada sikap personal dan fondasi 
epistemologis bagi tumbuhnya tradisi ilmiah Islam. 

Daftar Pustaka  
‘Abdurraḥman bin Abī Bakar Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī. Al-Muzahhir fī ‘Ulūm al-Balāghah wa 

Anwā’ihā. Juz, II. Beirūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998. 
———. Fatḥ Rubb al-Bariyyah Fĭ Taisīr Qirā’ah al-Fiyyah al-Suyūṭī fī ‘Ilm al-Ḥadīṡ. Mesir: Dār 

al-Lu’lu’ah, 2021. 
———. Tārĭkh al-Khulafā’. t.t: Maktabah Nizzār al-Muṣṭafā al-Bazzār, 2004. 
Abū ‘Adullāh al-Ḥakīm al-Nīsābūrī. Al-Mustadrak ‘Alā al-Ṣahīhain. Jilid III. Beirūt: Dār 

al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1990. 
Abū al-Qāsim al-Ma’rūf Ibn ‘Asākir. Tārīkh Dimasyq. Jilid XLII. Damaskus: Dār al-Fikr, 1995. 
Abū Ja’far Muḥammad bin ‘Amr bin Mūsā bin Ḥimād al-‘Uqaylī al-Makkī. al-Ḍu’afā’ al-Kabīr li 

al-‘Uqaylī. Juz, I. Beirūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1984. 
Abuddin Nata. Ilmu Kalam, Filsafat dan Tasawuf. Jakarta: Amzah, 2021. 
Aḥmad bin Muḥammad bin ‘Alī bin Ḥajar al-Haitamī. al-Ṣawā’iq al-Muḥriqah ‘Alā Ahl al-Rafḍ 

wa al-Ḍalāl wa al-Zandaqah. Juz, I. Libanon: Muassasah al-Risālah, 1997. 
Aḥmad Syāyib. al-Uslūb. Mesir: al-Maktabah al-Nahḍah al-Miṣriyyah, 2003. 
Ahmad Zaini. ‘Mengurai Sejarah Timbulnya Pemikiran Ilmu Kalam dalam Islam’. Esoterik: 

Jurnal Akhlak dan Tasawuf 1, no. 1 (June 2015): 167–87. doi:10.21043/esoterik.v6i1. 
al-Ḥāfiż Abī Na’īm Aḥmad bin ‘Abdillāh al-Aṣfahānī. Ḥilyah al-Auliyā’ wa Ṭabiqāt al-Aṣfiyā’. 

Juz, X. Beirūt: Dār al-Fikr, 1974. 
all, Ikhrom Norvaizi et. ‘Sejarah Kepemimpinan Ali bin Abi Thalib: Analisis Perannya dalam 

Perkembangan Peradaban Islam’. Tsaqafah & Tarikh 9, no. 1 (June 2024): 49–64. 
all, Sumarni et. ‘Kontribusi Periode Tabi’in dalam Perkembangan Tafsir Al-Qur’an’. Wahana 

Islamika: Jurnal Studi Keislaman 9, no. 2 (2023): 227–38. doi:10.61136/r2wrqp18. 
‘Awwād bin ‘Abdillāh al-Mu’tiq. al-Mu’tazilah wa Uṣūlihim al-Khamsah wa Mauqif Ahl 

al-Sunnah Minhā. t.t: Maktabah al-Rasyid, 1995. 
Furqan. ‘Metodologi Tafsir Jami’ul Bayan Imam Thabari’. Tafse: Journal of Qur’anic Studies 

8, no. 1 (June 2023): 88–103. doi:10.22373/tafse.v8i1.18397. 
Husaini Muzakir Algayoni. ‘Ali bin Abi Thalib; Pelopor Filsuf Islam’. LintasGayo.co, 26 

October 2019. https://lintasgayo.co/2019/10/26/ali-bin-abi-thalib-pelopor-filsuf-islam/. 
Lajnah al-Fatāwā al-Syubkah al-Islāmiyyah. Fatāwā al-Syubkah al-Islāmī. Jilid VIII. t.t: Arsyif 

Lijamĭ’i al-Fatāwā al-‘Arabiyyah, 2009. 
Marwan Djalim. ‘Filsafat dan Kehidupan: Inspirasi dari Pemikiran Ali bin Abi Thalib’. 

Kompasiana.com, 23 August 2023. 
https:kompasiana.com//filsafat-dan-kehidupan-inspirasi-dari-pemikiran-ali-bin-abi-thali
b. 

25 



 
 
Mozaic: Islamic Studies Journal ​ ​ ISSN (Onlin) ​ : 2830 5167 
Volume 04 Nomor 02 Tahun 2025​ ​ ISSN (Print)​ : 0000-0000 
http://doi.org/10.35719/mozaic.v4i02.2414 

Muḥammad bin ‘Abdirraḥman al-Sakhāwī. al-Ajūbati al-Marḍiyyah Fĭmā al-Sakhāwī ‘Anhu 
min al-Aḥādīṡ al-Nabawiyyah. Juz, II. t.t: Dār al-Rāyah, 1418. 

Muḥammad bin Abī Bakar al-‘Uṣfūrī. Al-Mawā’iẓ al-‘Uṣfūriyyah: Musytamilun ‘Alā Arba’īna 
min al-Aḥādīṡ al-Annabawiyyah. t.t: tp, t.t. 

Muḥammad bin al-Ḥasan al-Zabīdī Abī Bakar. Ṭabaqāt al-Naḥwiyyĭn wa al-Lughawiyyĭn. t.t: 
Dār al-Ma’ārif, t.t. 

Muḥammad bin ‘Alĭ Ibn al-Qāḍĭ Muḥammad Ḥāmid bin Muḥammad Ṣābir al-Fārūqĭ al-Ḥanafĭ 
al-Tihānawĭ. Mausū’ah Kasyāf Istilāḥāt al-Funūn wa al-‘Ulūm. Juz, I. Beirūt: Maktabah 
Labanān Nāsyirūn, 1996. 

Muḥammad bin ‘Umar Nawawī al-Jāwī. Naṣāiḥ Al-Ibād Fī Bayāni al-Fāż Syaraḥ Munabbihāt 
‘Alā al-Isti’Dād Liyaum al-Ma’ād Li Ibn Hajar al-‘Asqalānī. Beirūt: Dār al-Kutub 
al-‘Ilmiyyah, 1971. 

Muḥammad ‘Ijāj Khaṭīb. Abū Hurayrah Riwāyah al-Islām. t.t: Maktabah Wahibah, 1982. 
Muhammadiyah Amin. ‘Menelusuri Kehati-hatian Khulafa Al-Rasyidin dalam Periwayatan 

Hadis Nabi’. Tahdis 13, no. 02 (2022): 171–86. 
Oktari Kanus. ‘Pembatasan dalam Periwayatan Hadis (Taqlil al-Riwayah)’. Al-Kawakib 3, no. 

1 (2022): 1–10. doi:10.24036/kawakib.v3i1. 
Sugirma. ‘Peran Khalifah Ali bin Abi Thalib dalam Meletakkan Dasar-dasar Ilmu Nahwu’. 

Foramadiahi: Jurnal Kajian Pendidikan Keislaman 11, no. 1 (n.d.): 158–71. 
Tahera Qatbuddin. ‘The Sermon’s Of Ali Bin Abi Thalib: At The Confluence Of The Core 

Islamic Teachings Of The Qur’an And The Oral, Nature Based Cultural Ethos Of 
Seventh Century Arabia’. Anuario De Estudios Medievales 42, no. 1 (2012): 201–28. 
doi:10.3989/aem.2012.42.1.10. 

Tegar Shidiq Pratama, and Dian Prayoga. ‘Masa Pemerintahan Ali bin Abi Thalib dari Tahun 
655-650 M’. Jazirah: Jurnal Peradaban dan Kebudayaan 4, no. 2 (2023): 111–18. 
doi:10.51190/jazirah.v4i2.82. 

Youssef Cahine. ‘The Rasionale of The Administrative Thought of Ali bin Abi Thalib and 
Administrative Schools (A Comparative Study)’. Journal of Public Administration and 
Governance 10, no. 1 (February 2020): 159–81. doi:10.5296/jpag.v10i1.16490. 

 

26 


